
Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juli 2025: hal. 1-13. DOI: 

1 
 

The Concept Of Ownership In Prophet’s Hadits : A Study Of The Principles Of Property 
Rights And Their Relevance To Contemporary Economics  
 

Erniawati 
Universitas Islam Negeri Alauddin, Makassar 
ernisubli7@gmail.com 
 
Maghfirah 
Universitas Islam Negeri Alauddin, Makassar 
fira96.fj@gmail.com 
 
Asiqah Usman Ali 
Universitas Islam Negeri Alauddin, Makassar 
asiqah.usmanali@uin-alauddin.ac.id 
 

   
 
Abstract  
The gap between prophetic ownership principles in hadith and contemporary economic practices 
forms this research background. This study aims to analyze ownership concepts in hadith and 
explore their relevance to modern economics. The research employs qualitative methodology with 
descriptive-analytical approach through literature review. Findings reveal that ownership from 
hadith perspective constitutes trust (amanah) rather than absolute right. Three fundamental 
principles emerge: moral and social responsibility of owners, limitations preventing economic 
exploitation, and lawful wealth acquisition mechanisms. Implementation of these principles in 
modern economic systems manifests through Islamic banking, anti-monopoly regulations, and 
ethical digital economic development. The study formulates a tiered ownership model based on 
maqashid syariah with equitable redistribution mechanisms as alternative solution addressing global 
economic disparities. 
 
Keywords: ownership, hadith, Islamic economics 
 
Abstract  
Kesenjangan antara prinsip kepemilikan dalam hadis Nabi dan praktik ekonomi modern 
melatarbelakangi penelitian ini. Tujuan penelitian adalah menganalisis konsep kepemilikan dalam 
hadis dan mengeksplorasi relevansinya terhadap ekonomi kontemporer. Penelitian menggunakan 
metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis melalui studi pustaka. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa kepemilikan dalam perspektif hadis merupakan amanah, bukan hak absolut. 
Terdapat tiga prinsip fundamental: tanggung jawab moral dan sosial pemilik, pembatasan untuk 
mencegah eksploitasi ekonomi, dan perolehan harta secara halal. Implementasi prinsip tersebut 
dalam sistem ekonomi modern terwujud melalui perbankan syariah, regulasi anti-monopoli, dan 
ekonomi digital beretika. Penelitian merumuskan model kepemilikan bertingkat berbasis maqashid 
syariah dengan mekanisme redistribusi berkeadilan sebagai solusi alternatif mengatasi ketimpangan 
ekonomi global. 
 
Kata kunci: kepemilikan, hadis, ekonomi Islam 



Erniawati, Maghfirah, dan Asiqah Usman Ali 

 

2 
 

 
 

INTRODUCTION  

Islam merupakan sistem kehidupan yang holistik, mencakup dimensi spiritual dan material 

dalam mengatur relasi manusia dengan Tuhan dan sesama. Salah satu aspek krusial dalam ajaran 

Islam adalah pengaturan kepemilikan dan distribusi harta yang mencerminkan keseimbangan antara 

hak individual dan kepentingan kolektif. Konsepsi ekonomi Islam dibangun atas fondasi yang 

mengintegrasikan kebebasan ekonomi individu dengan tanggung jawab sosial untuk mewujudkan 

kesejahteraan bersama (Yusuf Al-Qardawi, 2013). 

Kepemilikan dalam perspektif Islam memiliki keunikan tersendiri yang membedakannya 

dari paradigma ekonomi konvensional. Hadis-hadis Nabi Muhammad SAW menggambarkan 

kepemilikan bukan sebagai hak mutlak yang terlepas dari dimensi moral dan sosial, melainkan 

sebagai amanah yang mengandung kewajiban dan batasan-batasan etis.(M. Umer Chapra, 2014)  

Ajaran profetik memberikan panduan komprehensif mengenai mekanisme perolehan harta yang 

legitimate, parameter kepemilikan yang dibenarkan, serta obligasi sosial yang melekat pada setiap 

pemilik aset. 

Kompleksitas ekonomi kontemporer menghadirkan tantangan signifikan dalam 

mengaplikasikan prinsip-prinsip kepemilikan berbasis hadis. Fenomena globalisasi ekonomi, 

transformasi digital, dan evolusi instrumen keuangan modern menciptakan dinamika baru yang 

memerlukan reinterpretasi nilai-nilai Islam tentang kepemilikan.(Zubair Hasan, 2012) Problematika 

seperti hak kekayaan intelektual, dominasi korporasi multinasional, disparitas ekonomi global, dan 

eksploitasi sumber daya alam menuntut formulasi solusi yang berlandaskan pada khazanah hadis 

Nabi. 

Permasalahan fundamental yang dihadapi adalah adanya diskrepansi antara prinsip-prinsip 

kepemilikan yang termaktub dalam hadis Nabi dengan realitas praktik ekonomi modern. Berbagai 

mekanisme ekonomi kontemporer menunjukkan ketidakselarasan dengan spirit hadis tentang 

kepemilikan, seperti praktik penimbunan aset (ihtikar), eksploitasi berlebihan terhadap resources, 

dan sistem distribusi wealth yang timpang (Zubair Hasan). Kondisi ini mengindikasikan urgensi 

kajian mendalam terhadap konsepsi kepemilikan dalam hadis dan formulasi relevansinya dengan 

tantangan ekonomi kekinian.  

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya menjawab pertanyaan riset 

sebagai berikut: Bagaimana konstruksi konseptual kepemilikan yang terkandung dalam corpus hadis 

Nabi Muhammad SAW? Dan bagaimana implementasi prinsip-prinsip kepemilikan berbasis hadis 



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juli 2025: hal. 1-13. DOI: 

3 
 

dapat diintegrasikan dalam sistem ekonomi kontemporer? Serta bagaimana formulasi model 

kepemilikan yang mengharmonisasikan nilai-nilai hadis dengan kebutuhan ekonomi modern? 

Penelitian ini bertujuan untuk melakukan analisis komprehensif terhadap konsepsi 

kepemilikan dalam hadis Nabi Muhammad SAW dan mengeksplorasi relevansinya dengan sistem 

ekonomi kontemporer. Secara spesifik, penelitian ini dimaksudkan untuk mengidentifikasi prinsip-

prinsip fundamental kepemilikan yang terekam dalam hadis-hadis sahih; menganalisis mekanisme 

implementasi prinsip-prinsip tersebut dalam konteks ekonomi modern; dan merumuskan model 

kepemilikan yang selaras dengan nilai-nilai Islam namun tetap aplikatif dalam sistem ekonomi 

global. 

Kontribusi penelitian ini terletak pada pengembangannya terhadap ekonomi Islam yang 

lebih responsif dan aplikatif menghadapi tantangan kontemporer. Melalui eksplorasi mendalam 

terhadap hadis-hadis tentang kepemilikan, penelitian ini diharapkan dapat menghadirkan alternatif 

solusi bagi problematika ekonomi modern, khususnya dalam konstruksi sistem distribusi kekayaan 

yang berkeadilan. Penelitian ini juga berkontribusi dalam memperkaya literatur akademik bidang 

ekonomi Islam dengan pendekatan interdisipliner yang mengintegrasikan metodologi kajian hadis 

dengan analisis ekonomi kontemporer. 

METHODS  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research), yang bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis berbagai sumber literatur relevan, baik 

berupa buku, artikel jurnal, maupun dokumen resmi terkait topik penelitian. Data dikumpulkan 

melalui telaah mendalam terhadap referensi yang diperoleh dari perpustakaan digital dan fisik, serta 

repositori akademik terpercaya. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, dengan cara 

mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan mensintesiskan informasi yang berkaitan dengan fokus 

kajian, sehingga diperoleh pemahaman yang utuh dan mendalam terhadap permasalahan yang 

dibahas. 

RESULT AND DISCUSSION 

Konsep dan Prinsip-Prinsip Kepemilikan dalam Hadis Nabi  

Eksplorasi terhadap korpus hadis Nabi Muhammad SAW mengungkapkan bahwa 

kepemilikan dalam perspektif Islam dikonstruksi sebagai amanah dari Allah SWT, bukan sebagai 

hak absolut. Hadis riwayat Muslim menegaskan:  ِكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئوُلٌ عَنْ رَعِيَّتِه  “Setiap kalian adalah 

pemimpin dan setiap kalian akan dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya" (Al-

bukhari,1955). Terminologi "ra'in" ( ٍراع) dalam hadis tersebut menunjukkan dimensi pengelolaan 



Erniawati, Maghfirah, dan Asiqah Usman Ali 

 

4 
 

yang bertanggung jawab (ri'ayah), bukan penguasaan absolut. Konsepsi ini mengimplikasikan 

bahwa pemilik harta berfungsi sebagai manajer yang akan dimintai akuntabilitas, bukan sebagai 

sovereign yang memiliki otoritas tak terbatas.  

Dimensi pertanggungjawaban ini diperjelas dalam hadis riwayat At-Tirmidzi:    لََ تزَُولُ قَدمََا

 Tidak akan bergeser kedua kaki seorang“ عَبْدٍ يوَْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يسُْألََ عَنْ أرَْبَعٍ... وَعَنْ مَالِهِ مِنْ أيَْنَ اكْتسََبَهُ وَفِيمَا أنَْفَقَهُ 

hamba pada hari kiamat hingga ia ditanya tentang empat perkara:… tentang hartanya dari mana 

diperoleh dan untuk apa dibelanjakan…"(Attirmidzi, 1998). Hadis ini mengonstruksi akuntabilitas 

harta dalam dua dimensi: sumber perolehan (min aina iktasabahu) dan alokasi penggunaan (fima 

anfaqahu). Struktur pertanggungjawaban bilateral ini membedakan konsepsi kepemilikan Islam dari 

paradigma kapitalis yang mengabsolutkan hak properti individual. Implementasi prinsip amanah 

dalam ekonomi kontemporer termanifestasi dalam konsep Corporate Social Responsibility (CSR) 

dan sustainable development, di mana entitas bisnis tidak hanya bertanggung jawab kepada 

shareholders, tetapi juga kepada stakeholder’s yang lebih luas (Archie B. Carroll,1999). 

Hadis-hadis Nabi menetapkan limitasi kepemilikan untuk mencegah eksploitasi dan 

ketidakadilan distribusi. Larangan fundamental terhadap ihtikar (penimbunan) dinyatakan secara 

jelas dalam hadis Muslim:   ٌلََ يَحْتكَِرُ إلََِّ خَاطِئ "Tidak ada yang menimbun (ihtikar) kecuali orang yang 

bersalah". (Muslim ibn al-Hajjaj, 1955) Ihtikar tidak hanya mencakup penimbunan fisik komoditas, 

tetapi juga monopolisasi yang menghasilkan distorsi pasar artificial. Imam An-Nawawi 

menginterpretasikan ihtikar sebagai menahan barang dagangan untuk menunggu kenaikan harga 

yang merugikan masyarakat (an-Nawawi,1392). 

Batasan kedua adalah prinsip "la darar wa la dirar" yang melarang kepemilikan yang 

menimbulkan madharat:  َلََ ضَرَرَ وَلََ ضِرَار "Tidak boleh ada bahaya dan tidak boleh membahayakan" 

(Ibn Majah,1975). Prinsip ini menjadi basis juridis untuk membatasi kepemilikan yang eksploitatif 

atau destruktif terhadap lingkungan dan tatanan sosial. Batasan ketiga berkaitan dengan sumber 

daya vital yang dikategorikan sebagai kepemilikan kolektif:  ِوَالنَّار وَالْكَلََِ  الْمَاءِ  ثلَََثٍ  فِي  شُرَكَاءُ   النَّاسُ 

"Manusia berserikat dalam tiga hal: air, padang rumput dan api".( Abu Dawud,1980) Hadis ini 

menetapkan bahwa utilities publik dan sumber daya esensial merupakan milk 'amm (kepemilikan 

umum) yang tidak dapat dimonopoli. Dalam konteks modern, prinsip ini relevan untuk pengelolaan 

infrastruktur energi, air, dan telekomunikasi. 

Hadis-hadis Nabi mengonstruksi framework komprehensif tentang mekanisme akuisisi 

harta yang legitimate. Prinsip fundamental dinyatakan dalam hadis Bukhari:   ُأيَُّ الْكَسْبِ أطَْيبَُ قَالَ عَمَل

جُلِ بيَِدِهِ وَكُلُّ بيَْعٍ مَبْرُورٍ   Usaha apa yang paling baik? Pekerjaan seseorang dengan tangannya sendiri" الرَّ

dan setiap jual beli yang jujur" (Al-bukhari,1986). Hadis ini mengidentifikasi dua sumber rezeki 



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juli 2025: hal. 1-13. DOI: 

5 
 

yang optimal: kerja produktif ('amal bi al-yad) dan perdagangan etis (bay' mabrur). Kerja produktif 

mencakup seluruh aktivitas yang menghasilkan nilai tambah melalui usaha personal, sementara bay' 

mabrur menekankan integritas dalam transaksi komersial. 

Sementara elaborasi tentang perdagangan etis terdapat dalam hadis Muslim:  فإَنِْ صَدقََا وَبيََّنَا

بيَْعِهِمَا بَرَكَةُ  مُحِقتَْ  وَكَذبََا  كَتمََا  وَإِنْ  بيَْعِهِمَا  فِي  لهَُمَا   Jika keduanya jujur dan menjelaskan, maka akan" بوُرِكَ 

diberkahi jual beli mereka. Namun jika menyembunyikan dan berdusta, maka hilang keberkahan 

jual beli mereka".(Muslim ibn al-Hajjaj)  Hadis ini menetapkan prinsip transparansi (bayan) dan 

kejujuran (sidq) sebagai prerequisite keberkahan ekonomi. Konsep khiyar yang disertakan 

memberikan proteksi konsumen dan memastikan consent yang genuine dalam transaksi. 

Sebaliknya, hadis juga melarang metode akuisisi yang illegitimate, khususnya bay' al-gharar:   ْنهََى عَن

-Rasulullah melarang jual beli hashah dan jual beli gharar" (Muslim ibn al" بيَْعِ الْحَصَاةِ وَعَنْ بيَْعِ الْغَرَرِ 

Hajjaj). Larangan gharar mencakup spekulasi eksesif dan transaksi dengan ketidakpastian substantif 

yang berpotensi merugikan salah satu pihak. Implementasi Kontemporer: Prinsip-prinsip ini dapat 

dioperasionalisasi melalui: (1) penguatan sektor riil dan kewirausahaan produktif; (2) regulasi 

transparansi dan fair trading; (3) pembatasan instrumen keuangan spekulatif; dan (4) promosi 

business ethics berbasis nilai-nilai Islam. 

 

Penerapan Nilai-Nilai Hadis tentang Kepemilikan dalam Konteks Ekonomi Modern 

Penerapan konsep amanah yang bersumber dari hadis "kullukum ra'in wa kullukum 

mas'ulun 'an ra'iyyatihi" telah menjadi landasan fundamental dalam pengembangan sistem 

perbankan syariah modern. Konsep ini diwujudkan melalui mekanisme bagi hasil seperti 

mudharabah dan musyarakah yang mengedepankan prinsip transparansi dan akuntabilitas (Syafii 

Antonio, 2017). Dalam praktiknya, bank syariah menjalankan peran sebagai mudharib (pengelola 

dana) yang bertanggung jawab mengelola modal dari shahibul mal (pemilik dana) berdasarkan 

kesepakatan nisbah bagi hasil. Sistem ini mencerminkan implementasi amanah karena 

mengharuskan pengelolaan dana yang transparan dan pembagian keuntungan yang berkeadilan 

(Adiwarman Karim,2018). 

Meskipun demikian, implementasi konsep amanah menghadapi sejumlah kendala dalam 

praktik operasional. Masih ditemukan kesenjangan antara idealitas normatif amanah dengan realitas 

operasional yang cenderung mengadopsi struktur konvensional dengan modifikasi terbatas ( 

Muhammad Umer Chapra, 2018). Aspek transparansi dan akuntabilitas memerlukan penguatan, 

khususnya dalam pengungkapan risiko dan kinerja investasi kepada nasabah. 



Erniawati, Maghfirah, dan Asiqah Usman Ali 

 

6 
 

Perkembangan teknologi finansial syariah membuka peluang implementasi amanah yang 

lebih autentik. Platform peer-to-peer lending syariah memungkinkan transparansi yang lebih 

optimal dalam relasi antara pemberi dan penerima dana. Teknologi blockchain berpotensi 

memperkuat akuntabilitas pengelolaan dana sesuai dengan prinsip amanah yang mengharuskan 

pertanggungjawaban yang jelas (Zamir Iqbal dan Abbas Mirakhor, 2019). Optimalisasi 

implementasi amanah memerlukan strategi komprehensif pengembangan produk keuangan 

inovatif seperti sukuk infrastruktur yang memberikan manfaat langsung kepada masyarakat, 

penguatan sistem tata kelola dan pengawasan, serta peningkatan literasi keuangan syariah untuk 

mendorong partisipasi aktif masyarakat dalam pengawasan implementasi prinsip amanah. 

Implementasi pembatasan kepemilikan yang ditetapkan dalam hadis menghadapi 

kompleksitas dalam konteks globalisasi ekonomi. Prinsip larangan ihtikar (penimbunan) dan "la 

darar wa la dirar" (tidak boleh menimbulkan bahaya) harus diaplikasikan dalam ekonomi global 

yang dikuasai oleh korporasi multinasional dengan kekuatan ekonomi yang dominan. Fenomena 

monopoli teknologi oleh perusahaan seperti Google, Amazon, dan Facebook menunjukkan 

relevansi prinsip anti-ihtikar dalam ekonomi digital. Praktik monopoli tersebut dapat dikategorikan 

sebagai bentuk modern ihtikar karena mengendalikan akses terhadap informasi dan layanan digital 

yang telah menjadi kebutuhan dasar masyarakat.  Dominasi platform digital ini menciptakan 

ketimpangan ekonomi dan membatasi ruang inovasi, sesuai dengan kekhawatiran yang disampaikan 

dalam hadis tentang bahaya ihtikar (Abdul Rahman,2019). 

Penerapan prinsip "la darar wa la dirar" dalam konteks globalisasi menghadapi tantangan 

eksternalitas negatif dari aktivitas ekonomi. Kerusakan lingkungan akibat industrialisasi masif, 

perubahan iklim global, dan polusi lintas batas menunjukkan bagaimana aktivitas ekonomi dapat 

menimbulkan bahaya dalam skala global. Prinsip hadis ini memberikan legitimasi moral bagi 

regulasi lingkungan internasional dan kebijakan pembangunan berkelanjutan (Syed Nawab Haider 

Naqvi, 2016). Konsep kepemilikan bersama atas sumber daya vital berdasarkan hadis "an-nasu 

sharaka'u fi thalathin" (manusia berserikat dalam tiga hal) menghadapi tantangan dalam pengelolaan 

sumber daya seperti air bersih, energi fosil, dan mineral langka yang menjadi objek kompetisi global 

intensif. Prinsip ini memerlukan interpretasi global untuk mencegah monopoli sumber daya vital 

oleh negara atau korporasi tertentu.  

Namun demikian, terdapat peluang positif melalui meningkatnya kesadaran global tentang 

tanggung jawab sosial perusahaan dan tujuan pembangunan berkelanjutan yang sejalan dengan 

prinsip pembatasan kepemilikan. Inisiatif internasional seperti Perjanjian Paris dan Tujuan 



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juli 2025: hal. 1-13. DOI: 

7 
 

Pembangunan Berkelanjutan PBB mencerminkan implementasi prinsip "la darar wa la dirar" dalam 

skala global (United Nations, 2015). 

Era digital menciptakan berbagai mekanisme baru perolehan harta yang memerlukan 

reinterpretasi prinsip-prinsip hadis tentang cara memperoleh rezeki yang halal. Konsep "amal ar-

rajul bi yadihi" (bekerja dengan usaha sendiri) dan "bay' mabrur" (perdagangan yang jujur) harus 

dipahami dalam konteks ekonomi digital yang didominasi pekerjaan berbasis pengetahuan dan 

transaksi elektronik. Perkembangan ekonomi digital telah melahirkan model bisnis seperti e-

commerce, pemasaran digital, pembuatan konten, dan ekonomi gig yang berbeda fundamental dari 

model ekonomi tradisional. Platform marketplace online, media sosial, dan aplikasi ride-sharing 

menciptakan peluang kerja dan bisnis baru yang dapat dikategorikan sebagai "bekerja dengan usaha 

sendiri" dalam konteks modern, sepanjang dilakukan dengan jujur dan tidak merugikan pihak lain 

(Muhammad Akram Khan, 2020). 

Dalam konteks e-commerce, prinsip "bay' mabrur" dapat diimplementasikan melalui 

transparansi informasi produk, sistem ulasan yang kredibel, dan jaminan kualitas barang. Platform 

e-commerce yang menerapkan prinsip transparansi dan kejujuran cenderung memiliki tingkat 

kepercayaan konsumen yang lebih tinggi dan pertumbuhan bisnis yang berkelanjutan, menunjukkan 

relevansi prinsip hadis tentang keberkahan perdagangan yang jujur dalam konteks digital (Hasan, 

M, 2020). Ekonomi digital juga memunculkan praktik yang berpotensi melanggar prinsip perolehan 

harta yang sah, seperti click farming, ulasan palsu, skema piramida digital, dan penipuan online yang 

mengandung unsur penipuan dan merugikan pihak lain. Cryptocurrency dan trading berbasis 

algoritma menimbulkan pertanyaan tentang kesesuaiannya dengan larangan gharar (ketidakpastian 

berlebihan) dalam hadis (Meera Asmi Abdullah, 2021).  

Fenomena influencer marketing dan monetisasi konten digital menunjukkan evolusi konsep 

bekerja dengan usaha sendiri dalam era digital. Content creator yang menghasilkan konten edukatif 

atau informatif dapat dikategorikan melakukan pekerjaan produktif yang halal, sepanjang tidak 

mengandung unsur yang dilarang syariat. Namun, praktik endorsement tanpa pengalaman langsung 

atau promosi yang menyesatkan dapat melanggar prinsip kejujuran. Optimalisasi implementasi 

prinsip hadis dalam ekonomi digital memerlukan pengembangan kerangka etika digital yang 

komprehensif: pengembangan standar kejujuran dan transparansi dalam transaksi digital, promosi 

literasi digital untuk membedakan peluang kerja digital yang halal, pengembangan regulasi 

perlindungan konsumen yang tidak menghambat inovasi, dan integrasi nilai-nilai Islam dalam 

pendidikan kewirausahaan digital. 

 



Erniawati, Maghfirah, dan Asiqah Usman Ali 

 

8 
 

Konstruksi Model Kepemilikan Integratif dalam Ekonomi Islam Kontemporer 

Pembentukan model kepemilikan integratif yang mengharmoniskan nilai-nilai hadis dengan 

dinamika ekonomi modern memerlukan landasan maqashid syariah sebagai kerangka konseptual. 

Model ini harus mampu mengakomodasi kompleksitas ekonomi kontemporer sambil 

mempertahankan esensi nilai fundamental yang termaktub dalam hadis-hadis tentang kepemilikan 

(Jasser Auda,2019). Maqashid syariah dalam konteks kepemilikan termanifestasi melalui lima pilar 

utama: hifz ad-din (perlindungan agama), hifz an-nafs (perlindungan jiwa), hifz al-aql (perlindungan 

akal), hifz an-nasl (perlindungan keturunan), dan hifz al-mal (perlindungan harta).  

Hadis Nabi Muhammad SAW tentang kepemilikan secara konsisten mengacu pada 

perlindungan kelima aspek ini melalui regulasi yang adil dan seimbang. Sebagaimana diriwayatkan 

dari Ibnu Majah:  ْشَه فِي  هَذاَ  بَلدَِكُمْ  فِي  هَذاَ  يوَْمِكُمْ  كَحُرْمَةِ  حَرَامٌ  عَليَْكُمْ  وَأعَْرَاضَكُمْ  وَأمَْوَالكَُمْ  دِمَاءَكُمْ  هَذاَ إِنَّ  رِكُمْ   

"Sesungguhnya darah kalian, harta kalian, dan kehormatan kalian adalah haram (dilanggar) atas 

kalian sebagaimana haramnya hari ini, di negeri ini, pada bulan ini".(Ibnu Majah,2018) Hadis ini 

menegaskan bahwa perlindungan harta (hifz al-mal) memiliki kedudukan setara dengan 

perlindungan jiwa dan kehormatan, menunjukkan bahwa kepemilikan dalam Islam bukan semata-

mata persoalan ekonomi, melainkan juga dimensi moral dan spiritual yang fundamental. Model 

kepemilikan integratif harus mampu merealisasikan perlindungan ini dalam konteks ekonomi global 

yang kompleks. 

Dimensi hifz ad-din mengharuskan sistem kepemilikan memastikan aktivitas ekonomi tidak 

bertentangan dengan nilai-nilai keagamaan dan mendukung pelaksanaan ibadah melalui alokasi 

waktu dan sumber daya yang memadai. Dimensi hifz an-nafs menuntut jaminan pemenuhan 

kebutuhan dasar seluruh anggota masyarakat, tidak terbatas pada pemilik modal. Dimensi hifz al-

aql mengharuskan sistem kepemilikan mendorong pengembangan ilmu pengetahuan dan inovasi, 

bukan menghambatnya melalui monopoli atau praktik anti-kompetitif. Sementara dimensi hifz an-

nasl menuntut keberlanjutan sistem ekonomi untuk generasi mendatang (Anas Zarqa, 2020). 

Implementasi kerangka maqashid syariah dalam model kepemilikan kontemporer 

memerlukan mekanisme adaptif dan responsif terhadap perubahan zaman melalui pengembangan 

indikator kuantitatif dan kualitatif. Parameter seperti tingkat distribusi kekayaan, akses terhadap 

pendidikan dan kesehatan, tingkat inovasi dan penelitian, serta indeks keberlanjutan lingkungan 

dapat menjadi alat evaluasi efektivitas model kepemilikan yang dikembangkan. Model kepemilikan 

integratif mengadopsi struktur bertingkat yang mengakomodasi berbagai jenis kepemilikan sesuai 

prinsip-prinsip hadis. Struktur ini terdiri dari tiga tingkatan: kepemilikan individu (milk fardi), 

kepemilikan kolektif (milk jama'i), dan kepemilikan umum (milk 'amm), yang masing-masing 



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juli 2025: hal. 1-13. DOI: 

9 
 

memiliki aturan dan batasan spesifik berdasarkan hadis-hadis Nabi Muhammad saw (Muhammad 

Akram Khan). 

Kepemilikan individu mencakup harta yang diperoleh melalui usaha pribadi yang halal, 

sebagaimana ditekankan dalam hadis tentang "amal ar-rajul bi yadihi" (kerja dengan tangan sendiri). 

Namun kepemilikan ini dibatasi oleh kewajiban zakat, infaq, dan shadaqah sebagai hak masyarakat 

atas harta individu. Hadis riwayat Muslim menegaskan:  ُفيِهِ إلََِّ مَلكََانِ ينَْزِلََنِ فيَقَوُل مَا مِنْ يوَْمٍ يصُْبِحُ الْعِبَادُ 

 Tidak ada hari di mana para hamba memasuki“ أحََدهُمَُا اللَّهُمَّ أعَْطِ مُنْفِقًا خَلفًَا وَيقَوُلُ الْْخَرُ اللَّهُمَّ أعَْطِ مُمْسِكًا تلَفًَا

pagi hari kecuali turun dua malaikat, salah satunya berkata: 'Ya Allah, berikanlah ganti bagi orang 

yang berinfaq,' dan yang lain berkata: 'Ya Allah, berikanlah kerusakan bagi orang yang menahan 

(hartanya) (Muslim, 2017). 

Hadis ini menunjukkan bahwa kepemilikan individu dalam Islam tidak bersifat absolut, 

tetapi harus disertai kewajiban sosial yang jelas. Dalam konteks modern, implementasinya dapat 

melalui sistem pajak progresif, kewajiban tanggung jawab sosial perusahaan, dan mekanisme 

redistribusi kekayaan yang memastikan kepemilikan individu berkontribusi pada kesejahteraan 

masyarakat luas. Kepemilikan kolektif mencakup aset-aset yang dimiliki bersama oleh sekelompok 

orang atau komunitas tertentu, seperti koperasi, perusahaan dengan kepemilikan saham 

terdistribusi, atau dana pensiun. Model ini sejalan dengan prinsip musyarakah dalam Islam yang 

mendorong kerjasama dan bagi hasil yang adil (Monzer Kahf, 2018). Kepemilikan kolektif 

memberikan alternatif terhadap dominasi kepemilikan individu atau korporasi besar, sekaligus 

memungkinkan partisipasi ekonomi yang lebih luas. 

Kepemilikan umum mencakup sumber daya yang merupakan hak bersama seluruh 

masyarakat, sebagaimana dinyatakan dalam hadis tentang "an-nasu sharaka'u fi thalathin" (manusia 

berserikat dalam tiga hal). Dalam konteks modern, kepemilikan umum dapat mencakup 

infrastruktur publik, sumber daya alam strategis, sistem pendidikan dan kesehatan, serta teknologi 

dan pengetahuan yang bersifat fundamental bagi kehidupan manusia (Muhammad Baqir as-Sadr, 

2020). Implementasi struktur kepemilikan bertingkat memerlukan mekanisme governance yang 

kompleks namun transparan. Setiap tingkatan kepemilikan harus memiliki aturan main yang jelas, 

mekanisme pengawasan yang efektif, dan sistem akuntabilitas yang memadai. Transisi antar 

tingkatan kepemilikan juga harus dimungkinkan sesuai dengan perubahan keadaan dan kebutuhan 

masyarakat. 

Aspek fundamental dari model kepemilikan integratif adalah mekanisme redistribusi yang 

memastikan keadilan distributif dalam masyarakat.  Prinsip-prinsip redistribusi dalam hadis tidak 



Erniawati, Maghfirah, dan Asiqah Usman Ali 

 

10 
 

hanya mencakup kewajiban zakat, tetapi juga berbagai mekanisme lain yang mencegah konsentrasi 

kekayaan berlebihan dan memastikan akses yang adil terhadap sumber daya ekonomi. 

Hadis riwayat Abu Daud menyatakan prinsip fundamental tentang redistribusi:   َفَاطِمَة عَنْ 

كَاةِ فقََالَ إِنَّ فِ  ُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ عَنْ الزَّ ِ صَلَّى اللََّّ كَاةِ بنِْتِ قيَْسٍ قَالتَْ سَألَْتُ أوَْ سُئِلَ رَسُولُ اللََّّ ي الْمَالِ لَحَقًّا سِوَى الزَّ …"Fatimah 

binti Qais berkata: 'Aku bertanya atau ada yang bertanya kepada Rasulullah SAW tentang zakat, 

maka beliau bersabda: Sesungguhnya dalam harta ada hak selain zakat… .( Abu Daud,2019) Hadis 

ini menunjukkan bahwa mekanisme redistribusi dalam Islam tidak terbatas pada zakat saja, tetapi 

mencakup berbagai bentuk kewajiban sosial lainnya. Dalam konteks modern, hal ini dapat 

diinterpretasikan sebagai legitimasi bagi berbagai instrumen redistribusi seperti pajak progresif, 

subsidi untuk kelompok miskin, program jaminan sosial, dan investasi publik dalam infrastruktur 

dan layanan dasar. 

Mekanisme redistribusi dalam model kepemilikan integratif harus dirancang untuk 

mencapai tiga tujuan utama: mencegah kemiskinan absolut, mengurangi ketimpangan yang 

berlebihan, dan mendorong mobilitas sosial ekonomi. Prinsip ini sejalan dengan hadis tentang 

tanggung jawab masyarakat terhadap anggotanya:   ِإِنَّ الْْشَْعَرِيِِّينَ إِذاَ أرَْمَلوُا فِي الْغَزْوِ أوَْ قَلَّ طَعَامُ عِيَالِهِمْ بِالْمَدِينَة

نِِّي وَأنََا مِنْهُمْ جَمَعوُا مَا كَانَ عِنْدهَُمْ فِي ثوَْبٍ وَاحِدٍ ثمَُّ اقْتسََمُوهُ بيَْنهَُمْ فِي إنَِاءٍ وَاحِدٍ بِالسَّوِيَّةِ فهَُمْ مِ   "Sesungguhnya orang-

orang Asy'ari apabila mereka kekurangan bekal dalam peperangan atau makanan keluarga mereka 

habis di Madinah, mereka mengumpulkan apa yang ada pada mereka dalam satu kain, kemudian 

mereka membaginya di antara mereka dalam satu bejana secara rata" (al-Bukhari, 1442). 

Hadis ini menggambarkan model solidaritas ekonomi yang ideal, di mana anggota 

masyarakat saling berbagi sumber daya dalam menghadapi kesulitan ekonomi. Dalam konteks 

modern, prinsip ini dapat diimplementasikan melalui sistem jaminan sosial yang komprehensif, 

asuransi sosial, dan program-program bantuan sosial yang memastikan tidak ada anggota 

masyarakat yang terjatuh ke dalam kemiskinan absolut. 

Implementasi mekanisme redistribusi dalam era globalisasi memerlukan koordinasi antara 

level lokal, nasional, dan internasional. Di level lokal, dapat dikembangkan sistem zakat dan wakaf 

yang modern dengan transparansi dan akuntabilitas yang tinggi. Di level nasional, diperlukan sistem 

fiskal yang progresif dan program-program sosial yang terintegrasi. Di level internasional, perlu 

dikembangkan mekanisme transfer sumber daya dari negara-negara kaya ke negara-negara miskin 

melalui bantuan pembangunan, transfer teknologi, dan kerjasama ekonomi yang saling 

menguntungkan (Muhammad Umer Chapra). Evaluasi efektivitas mekanisme redistribusi harus 

dilakukan secara berkala menggunakan indikator-indikator yang jelas seperti indeks Gini untuk 



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juli 2025: hal. 1-13. DOI: 

11 
 

mengukur ketimpangan, tingkat kemiskinan absolut dan relatif, serta indeks mobilitas sosial. Data-

data ini harus menjadi dasar untuk penyesuaian kebijakan. 

 

CONCLUSION  

Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep kepemilikan dalam hadis Nabi Muhammad SAW 

bersifat amanah dari Allah, bukan hak absolut, dengan prinsip ri'ayah yang menekankan 

pertanggungjawaban pemilik harta atas sumber perolehan dan penggunaannya. Hadis-hadis Nabi 

menetapkan batasan jelas melalui larangan ihtikar, prinsip "la darar wa la dirar", dan kepemilikan 

bersama atas sumber daya vital, serta menekankan cara memperoleh harta yang sah melalui kerja 

sendiri dan perdagangan jujur sambil menolak gharar, penipuan, dan eksploitasi. Implementasi 

prinsip-prinsip ini dalam ekonomi kontemporer menunjukkan relevansi tinggi namun menghadapi 

tantangan kompleks, terutama dalam era globalisasi dan digitalisasi. Sistem perbankan syariah telah 

menerapkan konsep amanah melalui bagi hasil, meskipun masih memerlukan penyempurnaan. 

Solusinya adalah formulasi model kepemilikan integratif dengan kerangka maqashid syariah yang 

menggabungkan kepemilikan bertingkat dan mekanisme redistribusi efektif untuk menciptakan 

sistem ekonomi yang berkeadilan sesuai nilai-nilai Islam. 

 

REFERENCES 

Abbas Mirakhor dan Hossein Askari. Ideal Islamic Economy: An Introduction. (New York: 

Palgrave Macmillan, 2017). 

Abdul Rahman, S. "Digital Monopolies and Islamic Economics: A Contemporary Analysis." 

Journal of Islamic Economics, Vol. 15, No. 2, (2019): 45-63. Available at: 

https://journals.iium.edu.my/iltizam/index.php/IJES/article/view/456 

Abu Dawud, Sunan Abu Dawud. Sunan Abu Dawud. (Beirut: al-Maktabah al-Asriyyah, 2019).  

Adiwarman Karim. Ekonomi Mikro Islami. (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2018) 

Anas Zarqa. "Maqasid Foundations of Market Economics." Islamic Economic Studies, Vol. 28, 

No. 1, (2020): 23-45. Available at: 

https://www.irti.org/English/Research/Documents/IES/189.pdf 

Archie B. Carroll, "Corporate Social Responsibility: Evolution of a Definitional Construct," 

Business & Society 38, no. 3 (1999): 268-295, 

https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/000765039903800303 

Hasan, M. "E-commerce and Islamic Business Ethics: An Empirical Study." International Journal 

of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, Vol. 13, No. 4, (2020): 567-584. 



Erniawati, Maghfirah, dan Asiqah Usman Ali 

 

12 
 

Available at: https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IMEFM-03-2019-

0134 

Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah. (Beirut: Dar Ihya al-Kutub al-Arabiyyah, 2018). 

Jasser Auda. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. (London: 

International Institute of Islamic Thought, 2019). 

John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches, 

4th ed. (Thousand Oaks: SAGE Publications, 2014). 

M. Umer Chapra, "Islamic Economics: What It Is and How It Developed," Journal of Islamic 

Economics and Finance 2, no. 1 (2014): 15-35, https://www.iefpedia.com/english/wp-

content/uploads/2014/07/Islamic-Economics-What-It-Is-and-How-It-Developed.pdf 

Meera Asmi Abdullah. "Cryptocurrency from Islamic Perspective: A Review." ISRA International 

Journal of Islamic Finance, Vol. 13, No. 1, (2021): 123-142. Available at: 

https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IJIF-07-2020-0159 

Monzer Kahf. Islamic Economics: Notes on Definition and Methodology. (Jeddah: Islamic 

Research and Training Institute, 2018). 

Muhammad Akram Khan. Islamic Economics: Nature and Scope. Islamabad: Institute of Policy 

Studies, 2020). 

Muhammad Akram Khan. What is Wrong with Islamic Economics?: Analysing the Present State 

and Future Agenda. (Cheltenham: Edward Elgar Publishing, 2019). 

Muhammad Baqir as-Sadr. Iqtisaduna (Our Economics). Terj. Yudi. Jakarta: Zahra Publishing 

House, 2020). 

Muhammad ibn Isa at-Tirmidzi, Sunan at-Tirmidzi (Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 1998). 

Muhammad ibn Isma'il Abu Abdillah al-Bukhari al-Ju'fi, Sahih Bukhari. (Dar Thuq an-Najah, 

1442). No 2486. 

Muhammad ibn Ismail al-Bukhari, At-Tarikh al-Kabir (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1986). 

Muhammad ibn Ismail al-Bukhari, Sahih Muslim (Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, 1955). 

Muhammad ibn Yazid Ibn Majah, Sunan Ibn Majah (Beirut: Dar al-Fikr, 1975). 

Muhammad Umer Chapra. "Islamic Economics: What It Is and How It Developed." Islamic 

Economic Studies, Vol. 28, No. 2, (2020): 45-67. Available at: 

https://www.irti.org/English/Research/Documents/IES/195.pdf 

Muhammad Umer Chapra. "The Future of Economics: An Islamic Perspective." Islamic Economic 

Studies, Vol. 26, No. 1, (2018): 78-95. Available at: 

https://www.irti.org/English/Research/Documents/IES/148.pdf  



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juli 2025: hal. 1-13. DOI: 

13 
 

Muslim, Sahih Muslim, Sahih Muslim. (Beirut: Dar Ihya at-Turats al-Arabi, 2017). 

Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln, eds., The SAGE Handbook of Qualitative Research, 

5th ed. (Thousand Oaks: SAGE Publications, 2018). 

Sulaiman ibn al-Ash'ath Abu Dawud, Sunan Abi Dawud (Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 1980). 

Syafii Antonio, M. Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik. (Jakarta: Gema Insani Press, 2017). 

Syed Nawab Haider Naqvi. Islam, Economics, and Society. (London: Kegan Paul International, 

2016) 

United Nations. "Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development." 

(2015): 12-28. Available at: https://sdgs.un.org/2030agenda 

Yahya ibn Sharaf an-Nawawi, Sharh Sahih Muslim (Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, 1392 H). 

Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Zakah: A Comparative Study of Zakah Regulations and Philosophy in 

the Light of Quran and Sunnah (Beirut: Mu'assasah al-Risalah, 2013). 

Zamir Iqbal dan Abbas Mirakhor. An Introduction to Islamic Finance: Theory and Practice. 

(Singapore: John Wiley & Sons, 2019). 

Zubair Hasan, "Islamic Banking and Finance: Between Ideals and Realities," IIUM Journal of 

Economics and Management 20, no. 2 (2012): 123-141, 

https://journals.iium.edu.my/enmjournal/index.php/enmj/article/view/240 

 

 

 


