Dwi Afriyanto

Relevansi Tafsir Ayat-Ayat tentang Kehidupan Akhirat terhadap Penguatan Nilai Rukun
Iman dalam Pendidikan Islam

Dwi Afriyanto
Unipersitas Islam Negeri Fatmawati Soekarno Bengknlu
dwi.afriyanto@mailuinfasbengkunln.ac.id

Abstract

This study explores the relevance of Qur’anic verses on the afterlife—specifically Q.S. Qaf: 19-23,
Al-A'la: 1417, and Al-Hadid: 20—toward strengthening the values of faith in Islamic education.
The study addresses the gap between students' cognitive understanding of eschatological beliefs
and their moral application in daily life. Using a qualitative design with thematic exegesis (tafsir
maudhu 1) and literature-based analysis, the research highlights how these verses can serve as
foundational elements in forming students' spiritual awareness and moral accountability. The
findings show that belief in the afterlife is not only theological but plays an ethical and pedagogical
role in shaping behavior and educational systems. This includes curriculum orientation, character
development, evaluation principles, and administrative practices inspired by the Qur’anic
worldview of accountability. The study concludes that eschatological faith should be integrated
across disciplines, not limited to religious subjects. It further recommends future research to design
practical models of eschatological learning and contextual evaluation instruments for Islamic
education.

Keywords: afterlife; character education; Islamic education; pillars of faith; thematic exegesis

Abstract

Penelitian ini mengkaji relevansi ayat-ayat Al-Qur’an tentang kehidupan akhirat khususnya Q.S.
Qaf: 19-23, Al-Ala: 14-17, dan Al-Hadid: 20 terhadap penguatan nilai rukun iman dalam
pendidikan Islam. Kajian ini dilatarbelakangi oleh kesenjangan antara pemahaman kognitif peserta
didik mengenai keimanan eskatologis dengan internalisasi moral dalam perilaku nyata.
Menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode tafsir tematik (tafsit maudhu‘i) dan studi
literatur, penelitian ini menemukan bahwa keimanan kepada akhirat tidak hanya bersifat teologis,
tetapi juga etis dan pedagogis dalam membentuk kesadaran spiritual dan tanggung jawab sosial
peserta didik. Nilai ini dapat diintegrasikan dalam kurikulum, pembentukan karakter, evaluasi
pendidikan, dan manajemen pembelajaran berdasarkan prinsip hisab dan pencatatan amal dalam
Islam. Kesimpulan menunjukkan bahwa nilai-nilai eskatologis seharusnya diintegrasikan secara
lintas mata pelajaran, tidak terbatas pada mata pelajaran agama. Kajian ini merekomendasikan
penelitian lanjutan untuk merancang model pembelajaran dan instrumen evaluasi berbasis nilai-nilai
akhirat yang kontekstual dalam pendidikan Islam.

Kata Kunci: akhirat; pendidikan karakter; pendidikan islam; rukun iman; tafsir tematik

INTRODUCTION
Keimanan kepada hari akhir merupakan salah satu pilar utama dalam ajaran Islam dan

termasuk dalam enam rukun iman yang mendasar (Suryani, Ira Ma’tsum et al., 2001). Al-Qur’an

14



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora

Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOL:

secara eksplisit dan konsisten menegaskan pentingnya keyakinan akan adanya kehidupan setelah
kematian sebagai bagian dari sistem keimanan yang utuh. Ayat-ayat seperti Q.S. al-Baqarah: 177
menunjukkan bahwa keimanan kepada hari akhir sering kali disebutkan berdampingan dengan
keimanan kepada Allah, menandakan bahwa keimanan kepada kehidupan setelah dunia bukan
hanya pelengkap, melainkan esensi yang mengarahkan perilaku manusia secara transendental dan
etis (Abudin Nata, 2002). Dalam perspektif pendidikan Islam, konsep ini tidak hanya menjadi
materi dogmatik, melainkan juga menjadi kerangka nilai dalam pembentukan karakter dan moral
peserta didik.

Dalam konteks pendidikan Islam, ajaran tentang hari akhir tidak hanya bersifat teologis, tetapi
juga memiliki fungsi etis dan pedagogis dalam membentuk karakter peserta didik (Winda, 2023).
Keyakinan ini diharapkan mendorong perilaku disiplin, tanggung jawab, dan kesadaran sosial yang
tinggi. Namun, implementasinya tidak selalu berjalan efektif. Banyak peserta didik yang memahami
secara kognitif, tetapi belum menginternalisasi nilai-nilainya dalam tindakan nyata. Hal ini
menandakan perlunya pendekatan pembelajaran yang tidak hanya informatif, tetapi juga
transformatif dalam membentuk sikap hidup yang berlandaskan nilai-nilai eskatologis (Abudin
Nata, 2002).

Kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur’an seperti Q.S. Qaf: 19-23, Al-A‘la: 1417, dan Al-Hadid: 20
menunjukkan bahwa ajaran tentang hari akhir dapat dijadikan sebagai basis penguatan nilai-nilai
pendidikan Islam. Melalui pendekatan tafsir tematik (maudhu), dimensi teologis dari ayat-ayat
tersebut dapat diintegrasikan secara kontekstual ke dalam sistem pendidikan Islam untuk
membentuk karakter peserta didik yang religius dan bertanggung jawab secara spiritual dan sosial
(Kadar, 2013).

Penelitian ini penting dilakukan karena keimanan terhadap hari akhir sering kali tidak
diinternalisasi secara optimal dalam spendidikan formal, terutama di tengah tantangan materialisme
dan krisis nilai di era kontemporer. Dengan pendekatan tafsir tematik, ayat-ayat tersebut tidak hanya
dibaca secara tekstual, tetapi juga dikaji secara kontekstual dan edukatif, guna menggali relevansi
nilai-nilai akhirat terhadap pembentukan perilaku religius peserta didik. Kajian ini juga memperkaya
pendekatan pembelajaran pendidikan agama Islam dengan orientasi pada internalisasi nilai, bukan
sekadar transfer pengetahuan.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna keimanan terhadap hari akhir berdasarkan
tafsir ayat-ayat tertentu dan menelaah relevansi nilai-nilainya terhadap pendidikan Islam. Kajian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis tafsir tematik (maudhu’t), yang

memfokuskan pada tiga ayat kunci sebagai objek kajian. Teknik pengumpulan data dilakukan

15



Dwi Afriyanto

melalui studi literatur terhadap kitab tafsir klasik dan kontemporer, serta referensi kependidikan
Islam. Data dianalisis dengan pendekatan deskriptif-analitis guna mengungkap hubungan antara
pesan eskatologis dan nilai-nilai pendidikan Islam yang dapat diintegrasikan dalam proses
pembelajaran. Dengan pendekatan tersebut, kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
dalam mengembangkan landasan nilai dan strategi pembelajaran pendidikan agama Islam yang lebih

bermakna, kontekstual, dan relevan dengan tujuan pendidikan karakter dalam Islam

METHODS

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode tafsir tematik (tafsir maudhu‘)
terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas kehidupan akhirat, khususnya Q.S. Qaf: 19-23, Al-
Afla: 14-17, dan Al-Hadid: 20, serta didukung oleh studi literatur terkait. Data dianalisis untuk
mengkaji keterkaitan nilai-nilai eskatologis dengan penguatan rukun iman dalam pendidikan Islam,
khususnya dalam aspek pembentukan karakter, kurikulum, evaluasi, dan manajemen pembelajaran.
Pendekatan ini bertujuan menjembatani kesenjangan antara pemahaman kognitif peserta didik dan

internalisasi nilai keimanan dalam perilaku nyata.

RESULT AND DISCUSSION
Relevansi Ayat-Ayat tentang Kehidupan Akhirat dengan Pendidikan Islam

Keimanan terhadap hari akhir bukan hanya aspek teologis dalam ajaran Islam, tetapi juga
memiliki relevansi yang sangat penting dalam ranah pendidikan. Setidaknya terdapat empat dimensi
pokok yang menunjukkan bagaimana keimanan terhadap hari akhir dapat diintegrasikan secara
substantif dalam proses pendidikan, baik dari sisi materi, pembentukan karakter, evaluasi, maupun
manajemen pendidikan.

Pertama, dari aspek materi pendidikan, keimanan terhadap hari akhir merupakan bagian
fundamental dari ajaran agama yang harus diajarkan dalam setiap jenjang pendidikan, khususnya
dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam. Lebih dari itu, nilai-nilai yang terkandung dalam
keimanan terhadap hari akhir harus menjadi landasan konseptual bagi seluruh materi pelajaran
lainnya, termasuk bidang studi umum. Hal ini karena kesadaran akan kehidupan setelah mati
mendorong siswa untuk memahami ilmu tidak semata untuk kepentingan duniawi, melainkan
sebagai bekal amal yang bernilai ukhrawi.

Kedua, keimanan terhadap hari akhir memiliki implikasi yang kuat terhadap pembentukan
akhlak peserta didik. Seseorang yang meyakini adanya kehidupan setelah mati dengan segala bentuk
pertanggungjawaban moral akan terdorong untuk memperbanyak amal saleh, ibadah, serta

menjauhi perbuatan tercela seperti kezaliman, pencurian, perzinaan, maupun perilaku menyimpang

16



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora

Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOL:

lainnya. Keyakinan ini menjadi motivasi spiritual internal yang membentuk akhlak mulia (akhlak
karimah) pada peserta didik. Oleh karena itu, pendidikan akhlak tidak dapat dilepaskan dari
pendidikan keimanan terhadap hari akhir sebagai sumber nilai dan kontrol batin.

Ketiga, keimanan terhadap hari akhir dapat menjadi acuan filosofis dalam evaluasi
pendidikan. Konsep hisab dan mizan dalam ajaran Islam mengajarkan bahwa setiap amal akan
diperhitungkan secara adil dan proporsional tanpa ada pengurangan atau penambahan. Hal ini
menjadi prinsip penting dalam evaluasi pendidikan yang objektif, transparan, dan akuntabel. Setiap
peserta didik harus dinilai berdasarkan capaian nyata mereka, dan hasil evaluasi tersebut harus
dikembalikan sesuai dengan usaha dan hasil yang dicapai, sebagaimana manusia akan menerima
balasan amalnya kelak di akhirat.

Keempat, prinsip administrasi pendidikan juga mendapat inspirasi dari sistem pencatatan
amal dalam ajaran keimanan terhadap hari akhir. Dalam Al-Qur’an dijelaskan bahwa setiap manusia
akan menerima buku catatan amalnya di akhirat yang berisi seluruh aktivitas yang telah dilakukan
selama hidup. Prinsip ini menegaskan pentingnya sistem administrasi pendidikan yang rapi,
menyeluruh, dan terintegrasi, di mana setiap aspek kegiatan dan capaian peserta didik tercatat secara
utuh, sehingga hasil pendidikan dapat dipertanggungjawabkan. Firman Allah SWT dalam QS. Al-
Isra’ ayat 13-14 menguatkan hal ini: “Dan tiap-tiap manusia itu telah Kami tetapkan amal
perbuatannya pada lehernya.

Dan Kami keluarkan baginya pada hari kiamat sebuah kitab yang dijumpainya terbuka.
Bacalah kitabmu! Cukuplah dirimu sendiri pada waktu ini sebagai penghisab terhadapmu’”(Abudin
Nata, 2002). Dengan demikian, keimanan terhadap hari akhir memiliki peran strategis dalam
membentuk landasan filosofis, etis, dan operasional dalam sistem pendidikan Islam. Integrasi nilai-nilai
tersebut tidak hanya memperkuat aspek religius dalam pembelajaran, tetapi juga membangun karakter
peserta didik yang bertanggung jawab secara spiritual dan sosial dalam kehidupan bermasyarakat.
Discussion
Hakikat Rukun Iman

Secara etimologis, istilah iman berasal dari bahasa Arab yang berarti pembenaran atau
pengakuan dari dalam hati. Dalam terminologi syariat, iman dipahami sebagai keyakinan yang
mencakup tiga unsur utama, yaitu membenarkan dengan hati (tasdiq bi al-qalb), mengucapkan
dengan lisan (iqrar bi al-lisan), dan mengamalkan dengan anggota tubuh (‘amal bi al-arkan) (Agus
Hasan Bashori, 2001). Dengan kata lain, iman bukan sekadar persoalan keyakinan batin, melainkan

juga harus dinyatakan secara verbal dan diwujudkan dalam bentuk perbuatan nyata.

17



Dwi Afriyanto

Pembenaran dengan hati berarti menerima sepenuhnya kebenaran ajaran yang dibawa oleh
Nabi Muhammad Saw., termasuk meyakini enam rukun iman secara utuh dan konsisten. Pengakuan
secara lisan diwujudkan dalam bentuk pengucapan dua kalimat syahadat, yang menjadi pintu masuk
seseorang ke dalam Islam. Sementara itu, pengamalan dengan anggota badan mengandung makna
bahwa seluruh aktivitas fisik seorang Muslim harus mencerminkan keimanan yang ada di dalam
hati, seperti menjalankan ibadah, berbuat kebajikan, serta menjauhi larangan syariat (Abdul Hafidz,
2007).

Dengan demikian, iman yang sejati tidak berhenti pada tataran kognitif atau verbal saja, tetapi
harus melahirkan sikap dan perilaku yang selaras dengan ajaran Islam. Iman harus menjadi kekuatan
transformatif yang mewujudkan keislaman secara menyeluruh dalam aspek akidah, ibadah, dan
muamalah. Ketiga unsur tersebut membentuk fondasi keimanan yang kokoh, yang akan
menentukan kualitas spiritual dan moral seorang individu dalam kehidupannya di dunia dan di
akhirat.

Unsur Iman

Dalam ajaran Islam, keyakinan terhadap enam rukun iman menjadi dasar utama dalam
membangun fondast spiritual seorang Muslim. Enam aspek keimanan ini berkaitan erat dengan hal-
hal yang bersifat gaib, yakni sesuatu yang tidak dapat dijangkau oleh pancaindra dan hanya dapat
diyakini melalui keimanan yang bersumber dari wahyu. Pemahaman terhadap rukun iman memiliki
fungsi penting dalam membentuk kesadaran religius serta mengarahkan manusia agar memahami
apa saja yang wajib diyakini sebagai bagian dari keimanan yang utuh (Jarnawi, Azhari, 2020).
Keimanan tersebut tidak hanya bersifat teologis, melainkan juga berdampak pada pembentukan
sikap dan perilaku dalam kehidupan sehari-hari.

Al-Qur’an memberikan penegasan mengenai elemen-elemen utama dalam keimanan melalui
berbagai ayat, salah satunya dalam Q.S. An-Nisa’ ayat 136. Dalam ayat tersebut, Allah menyeru
orang-orang yang telah beriman untuk memperkuat keyakinan mereka terhadap Allah, para
malaikat, kitab-kitab yang diturunkan, para nabi, hari pembalasan, serta terhadap ketetapan takdir.
Penolakan terhadap salah satu unsur keimanan ini digambarkan sebagai bentuk penyimpangan dati
jalan kebenaran yang sejati. Berdasarkan itu, enam komponen rukun iman meliputi: percaya kepada
Allah, malaikat-malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya, para rasul-Nya, hari kiamat, dan takdir baik maupun
buruk. Keenam aspek ini saling berkaitan dan menjadi fondasi penting dalam membentuk sistem
keyakinan Islam yang menyeluruh dan konsisten.

1. Iman Kepada Allah

18



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora

Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOL:

Iman kepada Allah merupakan keyakinan yang mendasar dalam ajaran Islam, yang
mengharuskan seseorang membenarkan dan meyakini eksistensi Allah SWT secara total. Allah
diyakini sebagai dzat yang wajib ada karena keberadaan-Nya tidak bergantung pada apa pun
(wajib al-wujud li dhatihi). Dia Esa, Tunggal, tidak beranak dan tidak diperanakkan, serta tidak
ada sesuatu pun yang menyerupai-Nya. Allah Maha Kuasa, Maha Mengetahui, Hidup, dan
berdiri sendiri tanpa bergantung kepada makhluk. Sifat-sifat-Nya bersifat mutlak dan tidak
terbatas oleh ruang maupun waktu (Habib Zain bin Ibrahim bin Sumarth, 1998).

Keyakinan terhadap Allah bukan hanya bersifat rasional, tetapi juga spiritual. Dalam Q.S.
al-Baqarah: 285 ditegaskan bahwa Rasul dan orang-orang beriman menyatakan keimanan
mereka kepada Allah, malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya, serta para rasul tanpa membeda-bedakan.
Pernyataan "kami dengar dan kami taat" adalah bentuk sikap tunduk sepenuhnya kepada
kehendak dan ketetapan Allah. Oleh karena itu, iman kepada Allah menjadi pondasi utama dalam
keislaman yang menuntut pemahaman yang benar serta ketundukan total dalam sikap dan
tindakan.

. Iman Kepada Para Malaikat

Iman kepada malaikat merupakan bagian dari rukun iman yang mengharuskan setiap
Muslim untuk meyakini keberadaan malaikat sebagai makhluk ciptaan Allah SWT yang tidak
pernah durhaka dan senantiasa menjalankan perintah-Nya. Malaikat bukanlah makhluk bebas
seperti manusia; mereka tidak memiliki kehendak untuk menolak ataupun membangkang.
Mereka diciptakan dari cahaya dan dianugerahi tabiat yang bersih dari dosa. Q.S. al-Anbiya: 27
menegaskan bahwa para malaikat tidak pernah mendahului firman Allah dan selalu tunduk pada
apa yang diperintahkan kepada mereka (Syaikh Hafidz bn Ahmad Hakami, 2001).

Al-Qur'an juga menggambarkan peran dan sifat malaikat dalam ayat lain, seperti dalam
Q.S. at-Tahrim: 6, yang menyebutkan bahwa malaikat penjaga neraka adalah makhluk yang keras
dan tidak pernah melanggar perintah Allah. Menurut pandangan ulama seperti Syaikh Abu Bakar
Jabir Al-Jazairi, jumlah malaikat sangat banyak dan tidak dapat dihitung oleh manusia. Mereka
senantiasa bertasbih dan menyucikan Allah tanpa henti, tanpa rasa lelah atau kesombongan.
Keimanan kepada malaikat mencakup keyakinan terhadap eksistensi mereka, sifat-sifat ketaatan
yang melekat pada diri mereka, serta peran mereka sebagai perantara dalam menjalankan
kehendak ilahi di alam semesta (Syakh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi, 2014).

. Iman Kepada Kitab-Kitab Allah

Iman kepada kitab-kitab Allah berarti meyakini dengan sepenuh hati bahwa Allah SWT

telah menurunkan wahyu kepada para rasul-Nya dalam bentuk kitab-kitab suci. Kitab-kitab

19



Dwi Afriyanto

tersebut merupakan kumpulan firman Allah yang diturunkan dengan berbagai cara: ada yang
disampaikan secara langsung kepada rasul tanpa perantara, ada yang melalui perantaraan malaikat
Jibril, dan ada pula yang dituliskan secara langsung atas izin-Nya. Keberadaan kitab-kitab ini
menjadi manifestasi dari kehendak Ilahi untuk membimbing umat manusia ke jalan kebenaran
yang diridhai-Nya (Setiyanto, 2021).

Tujuan utama diturunkannya kitab-kitab Allah adalah sebagai pedoman hidup bagi
manusia agar mampu menjalani kehidupan dengan prinsip yang benar, adil, dan sesuai dengan
nilai-nilai ilahiah. Kitab-kitab ini juga menjadi pembeda antara kebenaran dan kesesatan, serta
menjadi sumber utama hukum dan etika dalam kehidupan spiritual umat. Oleh karena itu,
beriman kepada kitab-kitab Allah mencakup keyakinan terhadap keberadaannya, isi ajarannya,
serta kesuciannya sebagai petunjuk yang tidak boleh diabaikan oleh setiap mukmin (Rasidah,
2020).

. Iman Kepada Rasul-Rasul Allah

Beriman kepada rasul-rasul Allah berarti mempercayai bahwa Allah SWT telah mengangkat
sejumlah hamba pilihan-Nya untuk menjadi utusan yang menyampaikan wahyu kepada umat
manusia. Para rasul ini memiliki kedudukan mulia sebagai perantara antara Allah dan manusia
dalam menyampaikan ajaran agama, membimbing ke jalan lurus, serta memperingatkan dari
penyimpangan. Keimanan ini tidak hanya mencakup pengakuan atas keberadaan para rasul,
tetapl juga keyakinan terhadap risalah yang mereka bawa (Setiyanto, 2021).

Fungsi utama para rasul adalah menyampaikan amanat Ilahi secara jujur dan
bertanggung jawab. Dalam Al-Qur’an dijelaskan bahwa mereka bertugas membacakan ayat-ayat
Allah, menjelaskan agama dengan bahasa yang dimengerti kaumnya, serta memberikan
peringatan atas konsekuensi dari ketidaktaatan. Keimanan kepada rasul juga menuntut
penghormatan terhadap seluruh nabi dan rasul tanpa membedakan satu sama lain, serta
mengamalkan ajaran yang mereka sampaikan sebagai bentuk ketaatan kepada Allah.

. Iman Kepada Hari Akhir

Iman kepada hari akhir mengandung pengertian bahwa setiap Muslim wajib meyakini dengan
sepenuh hati akan datangnya hari kiamat, yaitu saat seluruh kehidupan dunia akan berakhir dan
manusia akan memasuki fase kehidupan yang abadi: surga atau neraka. Hari akhir dimulai dari
kehancuran  alam  semesta  hingga  seluruh  manusia  dibangkitkan  untuk
mempertanggungjawabkan amal perbuatannya di hadapan Allah SWT. Kepercayaan terhadap
hari akhir memberikan kesadaran bahwa kehidupan dunia hanyalah sementara dan penuh ujian

(Nurlailah dan Farhan, 2011).

20



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora

Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOL:

Mengimani hari akhir memberikan dampak positif bagi kehidupan seorang mukmin. Hal
ini menumbuhkan sikap tanggung jawab, keikhlasan dalam beramal, kesungguhan dalam
beribadah, serta istigamah dalam menjalankan perintah dan menjauhi larangan Allah. Selain itu,
kesadaran akan adanya kehidupan setelah kematian memotivasi seseorang untuk senantiasa
menjalankan amar ma’ruf nahi munkar, serta membentuk orientasi hidup yang tidak semata-
mata duniawi, tetapi berpijak pada tujuan akhir yang hakiki: ridha dan perjumpaan dengan Allah.

6. Iman kepada Qada’ dan Qadar

Keimanan kepada Qada’ dan Qadar adalah keyakinan bahwa segala sesuatu yang terjadi di
alam semesta ini telah ditentukan oleh Allah SWT berdasarkan ilmu, kehendak, dan
kebijaksanaan-Nya. Setiap peristiwa yang terjadi, baik besar maupun kecil, telah tercatat dalam
ketetapan-Nya sejak sebelum diciptakannya makhluk. Allah menetapkan segala hal dengan
ukuran dan takaran tertentu yang tidak bisa diubah kecuali oleh kehendak-Nya sendiri (Setiyanto,
2021).

Iman kepada Qada’ dan Qadar mencerminkan kepasrahan total seorang hamba terhadap
segala keputusan Allah, tanpa mengurangi tanggung jawab manusia dalam berikhtiar dan
bertindak. Pemahaman ini membentuk sikap tawakal, sabar dalam menghadapi ujian, dan syukur
atas nikmat. Meskipun semua telah ditakdirkan, manusia tetap diberi akal dan kehendak untuk
memilih, sehingga tanggung jawab moral tetap berlaku. Iman kepada takdir bukanlah alasan
untuk pasif, melainkan motivasi untuk lebih bersungguh-sungguh dalam menjalani kehidupan
sesuai nilai-nilai ilahi (Masyikurillah, 2013).

Tafsir Q.S. Qaf: 19-23, Al-A’la: 14-17, dan Al-Hadid: 20 tentang Rukun Iman pada Kehidupan Akhirat
1. Tafsir Q.S. Qaf: 19-23.

Ayat-ayat Q.S. Qaf: 19-23 menggambarkan peristiwa kematian dan akhirat secara
mendalam, menekankan bahwa sakaratul maut adalah keniscayaan yang tidak dapat dielakkan.
Dalam pandangan al-Maraghi, ayat ini berkesinambungan dengan ayat-ayat sebelumnya (Q.S.
Qaf: 16-18) yang menjelaskan bahwa segala gerak hati, ucapan, dan perilaku manusia
senantiasa berada dalam pengawasan malaikat pencatat amal, baik di sebelah kanan maupun
kiri. Kesadaran akan pengawasan ini menjadi landasan spiritual yang kuat bahwa kehidupan
manusia bukan tanpa pengawasan ilahiah (Abudin Nata, 2002).

Menurut al-Maraghi, frasa “wa jaa’at sakratul maut bil haqq” menandakan bahwa
datangnya maut adalah realitas absolut yang selama ini coba dihindari oleh manusia. Pandangan
ini juga ditegaskan oleh Ibnu Katsir, yang menjelaskan bahwa Allah mengingatkan manusia

tentang kepastian datangnya kematian. Sebuah hadis menunjukkan bahwa Rasulullah SAW

21



Dwi Afriyanto

sendiri merasakan sakaratul maut, seraya berkata, "Subhanallah, sesungguhnya maut memiliki
sakarat" (Katsir, 2012).

Kata sakrat secara linguistik berarti ’kondisi mabuk’ yang melumpuhkan kesadaran.
Kondisi ini menggambarkan penderitaan fisik dan psikis yang mendalam saat ruh berpisah dari
jasad. Sedangkan kata maut mengacu pada berakhirnya kehidupan biologis, yang menjadi
gerbang menuju kehidupan spiritual berikutnya.

Lanjutan ayat “wa nufikha fis-shuur” menunjukkan terjadinya tiupan sangkakala sebagai
tanda dimulainya hati pembalasan. Hati itu disebut sebagai yaum al-wa'id, hari ancaman bagi
mereka yang menolak kebenaran. Ayat selanjutnya menegaskan bahwa setiap jiwa akan
dibangkitkan bersama dua malaikat: satu sebagai penggiring (saa’iq) dan satu sebagai saksi
(syahiid). Malaikat ini menjadi bukti bahwa seluruh amal perbuatan manusia, baik lisan maupun
tindakan, telah tercatat secara akurat dan objektif (Ahmad Mustafa al-Maraghi, n.d.).

Sayyid Quthb dalam Fi Zhilalil Qur’an menekankan bahwa manusia hidup dalam
pengawasan konstan dua malaikat, yang mencatat segala aktivitas tanpa terlewat. Ia mengakui
keterbatasan akal manusia dalam memahami mekanisme pencatatan tersebut, namun
menegaskan pentingnya keimanan terhadap hal gaib ini. Ibnu Katsir menambahkan adanya
ikhtilaf di kalangan ulama mengenai metode pencatatan tersebut: apakah seluruh ucapan
dicatat apa adanya, sebagaimana dikemukakan oleh al-Hasan dan Qatadah, atau hanya yang
berdampak pahala dan dosa sebagaimana disampaikan oleh Ibnu Abbas (Sayyid Quthub, n.d.).

Penutup ayat “wa qala qarinuhu hadha ma ladayya ‘atid” menjelaskan bahwa seluruh
catatan amal perbuatan kini tersingkap jelas. Keterbatasan manusia dalam mengingat masa lalu
kini tidak lagi berlaku, karena kehidupan akhirat bersifat ruhani yang terbebas dari kelemahan
jasmani seperti lupa. Hal ini mengingatkan bahwa segala kelalaian dan kesombongan manusia
di dunia akan terkuak di akhirat, dan tak ada satu pun perbuatan yang luput dari

pertanggungjawaban (Imam Abi al-Fida’ Isma’il ibn Katsir al-Quraisyi al-Dimasyqi, 1986).

Tafsir Q.S. Al-A’la: 14-17

Rangkaian ayat ini menggambarkan karakteristik orang yang memperoleh keberuntungan
hakiki, yakni mereka yang mensucikan diri, mengingat Allah, dan menegakkan shalat. Dalam
penafsiran al-Maraghi, kata “aflaha” merujuk pada keberhasilan sejati berupa keselamatan dari
siksa akhirat, sementara “tazakka” dimaknai sebagai proses penyucian jiwa dari dosa akibat

pembangkangan terhadap kebenaran dan kerasnya hati. Seseorang yang membersihkan diri

22



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora

Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOL:

secara spiritual, menurut beliau, adalah yang menjauh dari kemusyrikan, mengakui risalah
Rasulullah SAW, serta memperkuat iman melalui amal saleh (Maragi, 1992).

Frasa “wadzakara isma rabbihi fa shalla” menunjuk pada penghayatan terhadap sifat-sifat
keagungan Allah yang tertanam kuat dalam hati, ditkuti dengan ketundukan dalam ibadah,
terutama salat. Penyebutan nama Allah di sini bukan semata lisan, tetapi pengakuan batin yang
disertai rasa takut dan pengagungan terhadap kekuasaan-Nya. Orang dengan kondisi spiritual
seperti ini akan secara sadar memilih kehidupan akhirat ketimbang kenikmatan duniawi yang
bersifat fana.

Lebih lanjut, ayat ini mengecam sikap manusia yang lebih mementingkan kesenangan
duniawi dibandingkan realitas akhirat yang kekal dan sempurna. Dalam pandangan al-Maraghi,
orang yang terjerat dalam gemerlap dunia dan mencintainya secara berlebihan menunjukkan
bahwa imannya belum meresap ke dalam hati; keimanannya sekadar bersifat verbal, belum
menyentuh dimensi spiritual terdalam. Akibatnya, janji pahala yang Allah sediakan bagi orang
beriman tidak berlaku bagi mereka yang sekadar mengklaim keimanan tanpa pembuktian moral
dan spiritual.

Penegasan bahwa ajaran ini telah termaktub dalam lembaran-lembaran suci para nabi
terdahulu, yaitu Ibrahim dan Musa, memperlihatkan kesinambungan nilai-nilai tauhid dan etika
dalam sejarah wahyu. Hal ini menunjukkan bahwa seruan untuk membersihkan jiwa dan
mendahulukan akhirat adalah ajaran universal yang diwariskan sejak awal kerasulan, bukan
konsep baru dalam Islam. Ayat ini sekaligus menjadi pengingat bahwa inti dari agama adalah
kesucian jiwa, ketundukan kepada Tuhan, dan orientasi hidup yang melampaui dunia materi.
Tafsir Al-Hadid: 20.

Ayat ini menghadirkan perenungan mendalam tentang hakikat dunia dan cara manusia
menyikapinya. Menurut al-Maraght, istilah la‘ib dalam ayat ini merujuk pada sesuatu yang tidak
membuahkan hasil, layaknya permainan anak-anak yang sekadar mengisi waktu tanpa tujuan
substansial. Sementara itu, lahw berarti sesuatu yang menyibukkan manusia dari hal-hal yang
bermanfaat, meskipun tampak menghibur. Adapun zinah mengacu pada tampilan lahiriah dan
kemewahan, seperti pakaian atau harta benda. Frasa tafakhur mencerminkan kebanggaan
berlebihan atas status sosial, keturunan, atau prestasi duniawi. Sedangkan takathur merujuk
pada ambisi untuk memperbanyak harta dan anak keturunan sebagai simbol keberhasilan
semu(Ahmad Mustafa al-Maraghi, n.d.).

Al-Maraghi menjelaskan bahwa ayat ini menggambarkan dunia sebagai fenomena yang

memikat namun sementara. Dunia diibaratkan seperti hujan yang menumbuhkan tanaman

23



Dwi Afriyanto

dengan cepat, mengagumkan mata yang memandang, tetapi kemudian mengering, menguning,
dan akhirnya menjadi rapuh serta hancur. Perumpamaan ini menunjukkan bahwa kesenangan
dunia bersifat temporer, mudah memudar, dan tidak dapat diandalkan untuk kebahagiaan
sejatl.

Ayat ini bukan ajakan untuk meninggalkan dunia, tetapi peringatan agar manusia tidak
tertipu oleh gemerlapnya. Dunia seyogianya dijadikan sebagai sarana menuju kebahagiaan
akhirat, bukan tujuan utama. Al-Maraghi menekankan bahwa orang yang hanya mengejar dunia
akan dibatasi oleh dunia itu sendiri, sementara mereka yang menjadikan akhirat sebagai
orientasi justru akan memperoleh keberkahan dunia dan akhirat secara bersamaan. Sebab,
untuk mencapai nilai-nilai akhirat seperti infak, zakat, atau haji, seseorang tetap membutuhkan

peran harta dan aktivitas duniawi yang bernilai ibadah (Abudin Nata, 2002).

CONCLUSION

Berdasarkan hasil analisis terhadap tafsir Q.S. Qaf: 19-23, Al-A’la: 14-17, dan Al-Hadid:
20, dapat disimpulkan bahwa keimanan terhadap kehidupan akhirat memiliki relevansi strategis
dalam pengembangan pendidikan Islam, khususnya dalam pembentukan paradigma nilai dan
perilaku peserta didik. Pertama, nilai keimanan terhadap hari akhir harus menjadi fondasi utama
dalam pembelajaran keislaman karena memengaruhi orientasi spiritual dan moral peserta didik
secara menyeluruh. Nilai ini seharusnya tidak hanya diajarkan dalam pelajaran agama, tetapi
terintegrasi secara transdisipliner dalam seluruh bidang studi. Kedua, pendidikan akhlak sebagai
salah satu manifestasi dari keimanan terhadap hari akhir harus ditanamkan melalui pendekatan yang
reflektif dan praksis. Pemahaman yang mendalam tentang hari pembalasan mendorong peserta
didik untuk berperilaku mulia dan menjadikan hidup sebagai ladang amal. Ketiga, sistem evaluasi
pendidikan Islam perlu dilaksanakan secara objektif, adil, dan menyeluruh, mencerminkan
keberhasilan internalisasi nilai-nilai keimanan tersebut. Keempat, aspek administratif dalam evaluasi
pendidikan juga harus dikelola secara profesional dan akuntabel untuk menjamin keberlangsungan
sistem pendidikan yang bermakna. Penelitian ini merekomendasikan agar nilai keimanan terhadap
hari akhir diintegrasikan secara lintas mata pelajaran dalam pendidikan Islam. Kajian lanjutan
disarankan untuk mengembangkan model pembelajaran dan instrumen evaluasi yang menekankan

nilai-nilai eskatologis secara aplikatif dan kontekstual pada berbagai jenjang pendidikan.

REFERENCES
Abdul Hafidz. (2007). Risalah Agidah. Aulia Press.

24



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora

Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOL:

Abudin Nata. (2002). Tafsir Ayat-Ayat Pendidikan. PT Raja Grafindo Persada.

Agus Hasan Bashori. (2001). Kitab Tanhid. UIL.

Ahmad Mustafa al-Maraghi. (n.d.). Tafsir al-Maraghi, Jilid IX. Darir al-Fikr.

Habib Zain bin Ibrahim bin Sumarth. (1998). Hidayatuth Thalibin Fi Bayan Mubimmatid Din. A.
Bayan.

Imam Abi al-Fida’ Isma’il ibn Katsir al-Quraisyi al-Dimasyqi. (1986). Tafsir ibn Katsir. al-Maktabat
al-Tijariyah.

Jarnawi, Azhari, A. U. (2020). Implementasi Prinsip Yakin pada Rukun Iman dalam Konseling
Islam. Jurnal Bimbingan, Penynluban, Konseling, Dan Psikoterapi Islam, 8.

Kadar, M. (2013). Tafsir Tarbawi. AmbZah.

Katsir, I. (2012). Keajaiban Dan Kentamaan Al Qur'an. Pustaka Azzam.

Maragi, A. M. al. (1992). Terjemah Tafsir Al Maragi. PT Karya Toha Putra.

Masyikurillah. (2013). I/mu Tanbid Pokok-Pokok Kezmanan. AURA.

Nurlailah dan Farhan. (2011). Cabaya Iman Pendidikan Agama Islam. Yrama Widya.

Rasidah, H. (2020). PENINGKATAN MOTIVASI DAN HASIL BELAJAR MATERI IMAN
KEPADA KITAB ALLAH MELALUI MEDIA MICROSOFT POWERPOINT DI SMP
NEGERI 2 DEMAK.  Profetika:  Jurnal — Studi  Islam,  21(2),  179-194.
https://doi.org/10.23917 /profetika.v21i2.13079

Sayyid Quthub. (n.d.). Fi Dzilal al-Qnr'an. Dar al-Syurugq.

Setiyanto, A. (2021). Rukun Iman, Islam, dan Ihsan. CV. Pustaka Learning Center.

Suryani, Ira Ma’tsum, H., Santi, N., & Manik, M. (2001). Rukun Iman Dalam Pembelajaran Aqidah
Akblak.

Syaikh Hafidz bn Ahmad Hakami. (2001). 222 Kunci Agidah yang Lurns. Mustagim.

Syakh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi. (2014). Agidatu Mu'min kupas tuntas aqidab seorang mu'min. Daar
An-Naba’.

Winda, W. (2023). Aktualisasi Rukun Iman dalam Pembentukan Kecerdasan Emosional.
Nathigiyyah, 6(1), 34—45. https://doi.org/10.46781 /nathiqiyyah.v6i1.605

25



