
Dwi Afriyanto 

 

14 
 

Relevansi Tafsir Ayat-Ayat tentang Kehidupan Akhirat terhadap Penguatan Nilai Rukun 
Iman dalam Pendidikan Islam  
 

Dwi Afriyanto 
Universitas Islam Negeri Fatmawati Soekarno Bengkulu 
dwi.afriyanto@mailuinfasbengkulu.ac.id 
 

 
Abstract  
This study explores the relevance of Qur’anic verses on the afterlife—specifically Q.S. Qaf: 19–23, 

Al-A‘la: 14–17, and Al-Ḥadīd: 20—toward strengthening the values of faith in Islamic education. 
The study addresses the gap between students' cognitive understanding of eschatological beliefs 
and their moral application in daily life. Using a qualitative design with thematic exegesis (tafsir 
maudhū ‘ī) and literature-based analysis, the research highlights how these verses can serve as 
foundational elements in forming students' spiritual awareness and moral accountability. The 
findings show that belief in the afterlife is not only theological but plays an ethical and pedagogical 
role in shaping behavior and educational systems. This includes curriculum orientation, character 
development, evaluation principles, and administrative practices inspired by the Qur’anic 
worldview of accountability. The study concludes that eschatological faith should be integrated 
across disciplines, not limited to religious subjects. It further recommends future research to design 
practical models of eschatological learning and contextual evaluation instruments for Islamic 
education. 
 

Keywords: afterlife; character education; Islamic education; pillars of faith; thematic exegesis 
 
Abstract  
Penelitian ini mengkaji relevansi ayat-ayat Al-Qur’an tentang kehidupan akhirat khususnya Q.S. 

Qaf: 19–23, Al-A‘la: 14–17, dan Al-Ḥadīd: 20 terhadap penguatan nilai rukun iman dalam 
pendidikan Islam. Kajian ini dilatarbelakangi oleh kesenjangan antara pemahaman kognitif peserta 
didik mengenai keimanan eskatologis dengan internalisasi moral dalam perilaku nyata. 
Menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode tafsir tematik (tafsir maudhu‘i) dan studi 
literatur, penelitian ini menemukan bahwa keimanan kepada akhirat tidak hanya bersifat teologis, 
tetapi juga etis dan pedagogis dalam membentuk kesadaran spiritual dan tanggung jawab sosial 
peserta didik. Nilai ini dapat diintegrasikan dalam kurikulum, pembentukan karakter, evaluasi 
pendidikan, dan manajemen pembelajaran berdasarkan prinsip hisab dan pencatatan amal dalam 
Islam. Kesimpulan menunjukkan bahwa nilai-nilai eskatologis seharusnya diintegrasikan secara 
lintas mata pelajaran, tidak terbatas pada mata pelajaran agama. Kajian ini merekomendasikan 
penelitian lanjutan untuk merancang model pembelajaran dan instrumen evaluasi berbasis nilai-nilai 
akhirat yang kontekstual dalam pendidikan Islam. 
 
Kata Kunci: akhirat; pendidikan karakter; pendidikan islam; rukun iman; tafsir tematik 

 

INTRODUCTION  

Keimanan kepada hari akhir merupakan salah satu pilar utama dalam ajaran Islam dan 

termasuk dalam enam rukun iman yang mendasar (Suryani, Ira Ma’tsum et al., 2001). Al-Qur’an 



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOI: 

15 
 

secara eksplisit dan konsisten menegaskan pentingnya keyakinan akan adanya kehidupan setelah 

kematian sebagai bagian dari sistem keimanan yang utuh. Ayat-ayat seperti Q.S. al-Baqarah: 177 

menunjukkan bahwa keimanan kepada hari akhir sering kali disebutkan berdampingan dengan 

keimanan kepada Allah, menandakan bahwa keimanan kepada kehidupan setelah dunia bukan 

hanya pelengkap, melainkan esensi yang mengarahkan perilaku manusia secara transendental dan 

etis (Abudin Nata, 2002). Dalam perspektif pendidikan Islam, konsep ini tidak hanya menjadi 

materi dogmatik, melainkan juga menjadi kerangka nilai dalam pembentukan karakter dan moral 

peserta didik. 

Dalam konteks pendidikan Islam, ajaran tentang hari akhir tidak hanya bersifat teologis, tetapi 

juga memiliki fungsi etis dan pedagogis dalam membentuk karakter peserta didik (Winda, 2023). 

Keyakinan ini diharapkan mendorong perilaku disiplin, tanggung jawab, dan kesadaran sosial yang 

tinggi. Namun, implementasinya tidak selalu berjalan efektif. Banyak peserta didik yang memahami 

secara kognitif, tetapi belum menginternalisasi nilai-nilainya dalam tindakan nyata. Hal ini 

menandakan perlunya pendekatan pembelajaran yang tidak hanya informatif, tetapi juga 

transformatif dalam membentuk sikap hidup yang berlandaskan nilai-nilai eskatologis (Abudin 

Nata, 2002). 

Kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur’an seperti Q.S. Qaf: 19–23, Al-A‘la: 14–17, dan Al-Ḥadīd: 20 

menunjukkan bahwa ajaran tentang hari akhir dapat dijadikan sebagai basis penguatan nilai-nilai 

pendidikan Islam. Melalui pendekatan tafsir tematik (maudhū‘ī), dimensi teologis dari ayat-ayat 

tersebut dapat diintegrasikan secara kontekstual ke dalam sistem pendidikan Islam untuk 

membentuk karakter peserta didik yang religius dan bertanggung jawab secara spiritual dan sosial 

(Kadar, 2013). 

Penelitian ini penting dilakukan karena keimanan terhadap hari akhir sering kali tidak 

diinternalisasi secara optimal dalam spendidikan formal, terutama di tengah tantangan materialisme 

dan krisis nilai di era kontemporer. Dengan pendekatan tafsir tematik, ayat-ayat tersebut tidak hanya 

dibaca secara tekstual, tetapi juga dikaji secara kontekstual dan edukatif, guna menggali relevansi 

nilai-nilai akhirat terhadap pembentukan perilaku religius peserta didik. Kajian ini juga memperkaya 

pendekatan pembelajaran pendidikan agama Islam dengan orientasi pada internalisasi nilai, bukan 

sekadar transfer pengetahuan. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna keimanan terhadap hari akhir berdasarkan 

tafsir ayat-ayat tertentu dan menelaah relevansi nilai-nilainya terhadap pendidikan Islam. Kajian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis tafsir tematik (maudhu’i), yang 

memfokuskan pada tiga ayat kunci sebagai objek kajian. Teknik pengumpulan data dilakukan 



Dwi Afriyanto 

 

16 
 

melalui studi literatur terhadap kitab tafsir klasik dan kontemporer, serta referensi kependidikan 

Islam. Data dianalisis dengan pendekatan deskriptif-analitis guna mengungkap hubungan antara 

pesan eskatologis dan nilai-nilai pendidikan Islam yang dapat diintegrasikan dalam proses 

pembelajaran. Dengan pendekatan tersebut, kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

dalam mengembangkan landasan nilai dan strategi pembelajaran pendidikan agama Islam yang lebih 

bermakna, kontekstual, dan relevan dengan tujuan pendidikan karakter dalam Islam 

 

METHODS  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode tafsir tematik (tafsir maudhu‘i) 

terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas kehidupan akhirat, khususnya Q.S. Qaf: 19–23, Al-

A‘la: 14–17, dan Al-Ḥadīd: 20, serta didukung oleh studi literatur terkait. Data dianalisis untuk 

mengkaji keterkaitan nilai-nilai eskatologis dengan penguatan rukun iman dalam pendidikan Islam, 

khususnya dalam aspek pembentukan karakter, kurikulum, evaluasi, dan manajemen pembelajaran. 

Pendekatan ini bertujuan menjembatani kesenjangan antara pemahaman kognitif peserta didik dan 

internalisasi nilai keimanan dalam perilaku nyata. 

RESULT AND DISCUSSION  

Relevansi Ayat-Ayat tentang Kehidupan Akhirat dengan Pendidikan Islam 

Keimanan terhadap hari akhir bukan hanya aspek teologis dalam ajaran Islam, tetapi juga 

memiliki relevansi yang sangat penting dalam ranah pendidikan. Setidaknya terdapat empat dimensi 

pokok yang menunjukkan bagaimana keimanan terhadap hari akhir dapat diintegrasikan secara 

substantif dalam proses pendidikan, baik dari sisi materi, pembentukan karakter, evaluasi, maupun 

manajemen pendidikan. 

Pertama, dari aspek materi pendidikan, keimanan terhadap hari akhir merupakan bagian 

fundamental dari ajaran agama yang harus diajarkan dalam setiap jenjang pendidikan, khususnya 

dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam. Lebih dari itu, nilai-nilai yang terkandung dalam 

keimanan terhadap hari akhir harus menjadi landasan konseptual bagi seluruh materi pelajaran 

lainnya, termasuk bidang studi umum. Hal ini karena kesadaran akan kehidupan setelah mati 

mendorong siswa untuk memahami ilmu tidak semata untuk kepentingan duniawi, melainkan 

sebagai bekal amal yang bernilai ukhrawi. 

Kedua, keimanan terhadap hari akhir memiliki implikasi yang kuat terhadap pembentukan 

akhlak peserta didik. Seseorang yang meyakini adanya kehidupan setelah mati dengan segala bentuk 

pertanggungjawaban moral akan terdorong untuk memperbanyak amal saleh, ibadah, serta 

menjauhi perbuatan tercela seperti kezaliman, pencurian, perzinaan, maupun perilaku menyimpang 



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOI: 

17 
 

lainnya. Keyakinan ini menjadi motivasi spiritual internal yang membentuk akhlak mulia (akhlak 

karimah) pada peserta didik. Oleh karena itu, pendidikan akhlak tidak dapat dilepaskan dari 

pendidikan keimanan terhadap hari akhir sebagai sumber nilai dan kontrol batin. 

Ketiga, keimanan terhadap hari akhir dapat menjadi acuan filosofis dalam evaluasi 

pendidikan. Konsep hisab dan mizan dalam ajaran Islam mengajarkan bahwa setiap amal akan 

diperhitungkan secara adil dan proporsional tanpa ada pengurangan atau penambahan. Hal ini 

menjadi prinsip penting dalam evaluasi pendidikan yang objektif, transparan, dan akuntabel. Setiap 

peserta didik harus dinilai berdasarkan capaian nyata mereka, dan hasil evaluasi tersebut harus 

dikembalikan sesuai dengan usaha dan hasil yang dicapai, sebagaimana manusia akan menerima 

balasan amalnya kelak di akhirat. 

Keempat, prinsip administrasi pendidikan juga mendapat inspirasi dari sistem pencatatan 

amal dalam ajaran keimanan terhadap hari akhir. Dalam Al-Qur’an dijelaskan bahwa setiap manusia 

akan menerima buku catatan amalnya di akhirat yang berisi seluruh aktivitas yang telah dilakukan 

selama hidup. Prinsip ini menegaskan pentingnya sistem administrasi pendidikan yang rapi, 

menyeluruh, dan terintegrasi, di mana setiap aspek kegiatan dan capaian peserta didik tercatat secara 

utuh, sehingga hasil pendidikan dapat dipertanggungjawabkan. Firman Allah SWT dalam QS. Al-

Isra’ ayat 13-14 menguatkan hal ini: “Dan tiap-tiap manusia itu telah Kami tetapkan amal 

perbuatannya pada lehernya.  

Dan Kami keluarkan baginya pada hari kiamat sebuah kitab yang dijumpainya terbuka. 

Bacalah kitabmu! Cukuplah dirimu sendiri pada waktu ini sebagai penghisab terhadapmu”(Abudin 

Nata, 2002). Dengan demikian, keimanan terhadap hari akhir memiliki peran strategis dalam 

membentuk landasan filosofis, etis, dan operasional dalam sistem pendidikan Islam. Integrasi nilai-nilai 

tersebut tidak hanya memperkuat aspek religius dalam pembelajaran, tetapi juga membangun karakter 

peserta didik yang bertanggung jawab secara spiritual dan sosial dalam kehidupan bermasyarakat. 

Discussion 

Hakikat Rukun Iman 

Secara etimologis, istilah iman berasal dari bahasa Arab yang berarti pembenaran atau 

pengakuan dari dalam hati. Dalam terminologi syariat, iman dipahami sebagai keyakinan yang 

mencakup tiga unsur utama, yaitu membenarkan dengan hati (tasdīq bi al-qalb), mengucapkan 

dengan lisan (iqrār bi al-lisān), dan mengamalkan dengan anggota tubuh (ʿamal bi al-arkān) (Agus 

Hasan Bashori, 2001). Dengan kata lain, iman bukan sekadar persoalan keyakinan batin, melainkan 

juga harus dinyatakan secara verbal dan diwujudkan dalam bentuk perbuatan nyata. 



Dwi Afriyanto 

 

18 
 

Pembenaran dengan hati berarti menerima sepenuhnya kebenaran ajaran yang dibawa oleh 

Nabi Muhammad Saw., termasuk meyakini enam rukun iman secara utuh dan konsisten. Pengakuan 

secara lisan diwujudkan dalam bentuk pengucapan dua kalimat syahadat, yang menjadi pintu masuk 

seseorang ke dalam Islam. Sementara itu, pengamalan dengan anggota badan mengandung makna 

bahwa seluruh aktivitas fisik seorang Muslim harus mencerminkan keimanan yang ada di dalam 

hati, seperti menjalankan ibadah, berbuat kebajikan, serta menjauhi larangan syariat (Abdul Hafidz, 

2007). 

Dengan demikian, iman yang sejati tidak berhenti pada tataran kognitif atau verbal saja, tetapi 

harus melahirkan sikap dan perilaku yang selaras dengan ajaran Islam. Iman harus menjadi kekuatan 

transformatif yang mewujudkan keislaman secara menyeluruh dalam aspek akidah, ibadah, dan 

muamalah. Ketiga unsur tersebut membentuk fondasi keimanan yang kokoh, yang akan 

menentukan kualitas spiritual dan moral seorang individu dalam kehidupannya di dunia dan di 

akhirat. 

Unsur Iman 

Dalam ajaran Islam, keyakinan terhadap enam rukun iman menjadi dasar utama dalam 

membangun fondasi spiritual seorang Muslim. Enam aspek keimanan ini berkaitan erat dengan hal-

hal yang bersifat gaib, yakni sesuatu yang tidak dapat dijangkau oleh pancaindra dan hanya dapat 

diyakini melalui keimanan yang bersumber dari wahyu. Pemahaman terhadap rukun iman memiliki 

fungsi penting dalam membentuk kesadaran religius serta mengarahkan manusia agar memahami 

apa saja yang wajib diyakini sebagai bagian dari keimanan yang utuh (Jarnawi, Azhari, 2020). 

Keimanan tersebut tidak hanya bersifat teologis, melainkan juga berdampak pada pembentukan 

sikap dan perilaku dalam kehidupan sehari-hari. 

Al-Qur’an memberikan penegasan mengenai elemen-elemen utama dalam keimanan melalui 

berbagai ayat, salah satunya dalam Q.S. An-Nisa’ ayat 136. Dalam ayat tersebut, Allah menyeru 

orang-orang yang telah beriman untuk memperkuat keyakinan mereka terhadap Allah, para 

malaikat, kitab-kitab yang diturunkan, para nabi, hari pembalasan, serta terhadap ketetapan takdir. 

Penolakan terhadap salah satu unsur keimanan ini digambarkan sebagai bentuk penyimpangan dari 

jalan kebenaran yang sejati. Berdasarkan itu, enam komponen rukun iman meliputi: percaya kepada 

Allah, malaikat-malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya, para rasul-Nya, hari kiamat, dan takdir baik maupun 

buruk. Keenam aspek ini saling berkaitan dan menjadi fondasi penting dalam membentuk sistem 

keyakinan Islam yang menyeluruh dan konsisten. 

1. Iman Kepada Allah 



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOI: 

19 
 

Iman kepada Allah merupakan keyakinan yang mendasar dalam ajaran Islam, yang 

mengharuskan seseorang membenarkan dan meyakini eksistensi Allah SWT secara total. Allah 

diyakini sebagai dzat yang wajib ada karena keberadaan-Nya tidak bergantung pada apa pun 

(wājib al-wujūd li dhātihī). Dia Esa, Tunggal, tidak beranak dan tidak diperanakkan, serta tidak 

ada sesuatu pun yang menyerupai-Nya. Allah Maha Kuasa, Maha Mengetahui, Hidup, dan 

berdiri sendiri tanpa bergantung kepada makhluk. Sifat-sifat-Nya bersifat mutlak dan tidak 

terbatas oleh ruang maupun waktu (Habib Zain bin Ibrahim bin Sumarth, 1998). 

Keyakinan terhadap Allah bukan hanya bersifat rasional, tetapi juga spiritual. Dalam Q.S. 

al-Baqarah: 285 ditegaskan bahwa Rasul dan orang-orang beriman menyatakan keimanan 

mereka kepada Allah, malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya, serta para rasul tanpa membeda-bedakan. 

Pernyataan "kami dengar dan kami taat" adalah bentuk sikap tunduk sepenuhnya kepada 

kehendak dan ketetapan Allah. Oleh karena itu, iman kepada Allah menjadi pondasi utama dalam 

keislaman yang menuntut pemahaman yang benar serta ketundukan total dalam sikap dan 

tindakan. 

2. Iman Kepada Para Malaikat 

Iman kepada malaikat merupakan bagian dari rukun iman yang mengharuskan setiap 

Muslim untuk meyakini keberadaan malaikat sebagai makhluk ciptaan Allah SWT yang tidak 

pernah durhaka dan senantiasa menjalankan perintah-Nya. Malaikat bukanlah makhluk bebas 

seperti manusia; mereka tidak memiliki kehendak untuk menolak ataupun membangkang. 

Mereka diciptakan dari cahaya dan dianugerahi tabiat yang bersih dari dosa. Q.S. al-Anbiya: 27 

menegaskan bahwa para malaikat tidak pernah mendahului firman Allah dan selalu tunduk pada 

apa yang diperintahkan kepada mereka (Syaikh Hafidz bn Ahmad Hakami, 2001). 

Al-Qur'an juga menggambarkan peran dan sifat malaikat dalam ayat lain, seperti dalam 

Q.S. at-Tahrim: 6, yang menyebutkan bahwa malaikat penjaga neraka adalah makhluk yang keras 

dan tidak pernah melanggar perintah Allah. Menurut pandangan ulama seperti Syaikh Abu Bakar 

Jabir Al-Jazairi, jumlah malaikat sangat banyak dan tidak dapat dihitung oleh manusia. Mereka 

senantiasa bertasbih dan menyucikan Allah tanpa henti, tanpa rasa lelah atau kesombongan. 

Keimanan kepada malaikat mencakup keyakinan terhadap eksistensi mereka, sifat-sifat ketaatan 

yang melekat pada diri mereka, serta peran mereka sebagai perantara dalam menjalankan 

kehendak ilahi di alam semesta (Syakh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi, 2014). 

3. Iman Kepada Kitab-Kitab Allah 

Iman kepada kitab-kitab Allah berarti meyakini dengan sepenuh hati bahwa Allah SWT 

telah menurunkan wahyu kepada para rasul-Nya dalam bentuk kitab-kitab suci. Kitab-kitab 



Dwi Afriyanto 

 

20 
 

tersebut merupakan kumpulan firman Allah yang diturunkan dengan berbagai cara: ada yang 

disampaikan secara langsung kepada rasul tanpa perantara, ada yang melalui perantaraan malaikat 

Jibril, dan ada pula yang dituliskan secara langsung atas izin-Nya. Keberadaan kitab-kitab ini 

menjadi manifestasi dari kehendak Ilahi untuk membimbing umat manusia ke jalan kebenaran 

yang diridhai-Nya (Setiyanto, 2021). 

Tujuan utama diturunkannya kitab-kitab Allah adalah sebagai pedoman hidup bagi 

manusia agar mampu menjalani kehidupan dengan prinsip yang benar, adil, dan sesuai dengan 

nilai-nilai ilahiah. Kitab-kitab ini juga menjadi pembeda antara kebenaran dan kesesatan, serta 

menjadi sumber utama hukum dan etika dalam kehidupan spiritual umat. Oleh karena itu, 

beriman kepada kitab-kitab Allah mencakup keyakinan terhadap keberadaannya, isi ajarannya, 

serta kesuciannya sebagai petunjuk yang tidak boleh diabaikan oleh setiap mukmin (Rasidah, 

2020). 

4. Iman Kepada Rasul-Rasul Allah 

 Beriman kepada rasul-rasul Allah berarti mempercayai bahwa Allah SWT telah mengangkat 

sejumlah hamba pilihan-Nya untuk menjadi utusan yang menyampaikan wahyu kepada umat 

manusia. Para rasul ini memiliki kedudukan mulia sebagai perantara antara Allah dan manusia 

dalam menyampaikan ajaran agama, membimbing ke jalan lurus, serta memperingatkan dari 

penyimpangan. Keimanan ini tidak hanya mencakup pengakuan atas keberadaan para rasul, 

tetapi juga keyakinan terhadap risalah yang mereka bawa (Setiyanto, 2021). 

  Fungsi utama para rasul adalah menyampaikan amanat Ilahi secara jujur dan 

bertanggung jawab. Dalam Al-Qur’an dijelaskan bahwa mereka bertugas membacakan ayat-ayat 

Allah, menjelaskan agama dengan bahasa yang dimengerti kaumnya, serta memberikan 

peringatan atas konsekuensi dari ketidaktaatan. Keimanan kepada rasul juga menuntut 

penghormatan terhadap seluruh nabi dan rasul tanpa membedakan satu sama lain, serta 

mengamalkan ajaran yang mereka sampaikan sebagai bentuk ketaatan kepada Allah. 

5. Iman Kepada Hari Akhir 

Iman kepada hari akhir mengandung pengertian bahwa setiap Muslim wajib meyakini dengan 

sepenuh hati akan datangnya hari kiamat, yaitu saat seluruh kehidupan dunia akan berakhir dan 

manusia akan memasuki fase kehidupan yang abadi: surga atau neraka. Hari akhir dimulai dari 

kehancuran alam semesta hingga seluruh manusia dibangkitkan untuk 

mempertanggungjawabkan amal perbuatannya di hadapan Allah SWT. Kepercayaan terhadap 

hari akhir memberikan kesadaran bahwa kehidupan dunia hanyalah sementara dan penuh ujian 

(Nurlailah dan Farhan, 2011). 



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOI: 

21 
 

Mengimani hari akhir memberikan dampak positif bagi kehidupan seorang mukmin. Hal 

ini menumbuhkan sikap tanggung jawab, keikhlasan dalam beramal, kesungguhan dalam 

beribadah, serta istiqamah dalam menjalankan perintah dan menjauhi larangan Allah. Selain itu, 

kesadaran akan adanya kehidupan setelah kematian memotivasi seseorang untuk senantiasa 

menjalankan amar ma’ruf nahi munkar, serta membentuk orientasi hidup yang tidak semata-

mata duniawi, tetapi berpijak pada tujuan akhir yang hakiki: ridha dan perjumpaan dengan Allah. 

6. Iman kepada Qada’ dan Qadar 

Keimanan kepada Qada’ dan Qadar adalah keyakinan bahwa segala sesuatu yang terjadi di 

alam semesta ini telah ditentukan oleh Allah SWT berdasarkan ilmu, kehendak, dan 

kebijaksanaan-Nya. Setiap peristiwa yang terjadi, baik besar maupun kecil, telah tercatat dalam 

ketetapan-Nya sejak sebelum diciptakannya makhluk. Allah menetapkan segala hal dengan 

ukuran dan takaran tertentu yang tidak bisa diubah kecuali oleh kehendak-Nya sendiri (Setiyanto, 

2021).  

Iman kepada Qada’ dan Qadar mencerminkan kepasrahan total seorang hamba terhadap 

segala keputusan Allah, tanpa mengurangi tanggung jawab manusia dalam berikhtiar dan 

bertindak. Pemahaman ini membentuk sikap tawakal, sabar dalam menghadapi ujian, dan syukur 

atas nikmat. Meskipun semua telah ditakdirkan, manusia tetap diberi akal dan kehendak untuk 

memilih, sehingga tanggung jawab moral tetap berlaku. Iman kepada takdir bukanlah alasan 

untuk pasif, melainkan motivasi untuk lebih bersungguh-sungguh dalam menjalani kehidupan 

sesuai nilai-nilai ilahi (Masyikurillah, 2013). 

Tafsir Q.S. Qaf: 19-23, Al-A’la: 14-17, dan Al-Hadid: 20 tentang Rukun Iman pada Kehidupan Akhirat 

1. Tafsir Q.S. Qaf: 19-23. 

Ayat-ayat Q.S. Qaf: 19–23 menggambarkan peristiwa kematian dan akhirat secara 

mendalam, menekankan bahwa sakaratul maut adalah keniscayaan yang tidak dapat dielakkan. 

Dalam pandangan al-Maraghi, ayat ini berkesinambungan dengan ayat-ayat sebelumnya (Q.S. 

Qaf: 16–18) yang menjelaskan bahwa segala gerak hati, ucapan, dan perilaku manusia 

senantiasa berada dalam pengawasan malaikat pencatat amal, baik di sebelah kanan maupun 

kiri. Kesadaran akan pengawasan ini menjadi landasan spiritual yang kuat bahwa kehidupan 

manusia bukan tanpa pengawasan ilahiah (Abudin Nata, 2002). 

Menurut al-Maraghi, frasa “wa jaa’at sakratul maut bil haqq” menandakan bahwa 

datangnya maut adalah realitas absolut yang selama ini coba dihindari oleh manusia. Pandangan 

ini juga ditegaskan oleh Ibnu Katsir, yang menjelaskan bahwa Allah mengingatkan manusia 

tentang kepastian datangnya kematian. Sebuah hadis menunjukkan bahwa Rasulullah SAW 



Dwi Afriyanto 

 

22 
 

sendiri merasakan sakaratul maut, seraya berkata, "Subhanallah, sesungguhnya maut memiliki 

sakarat"(Katsir, 2012). 

Kata sakrat secara linguistik berarti ’kondisi mabuk’ yang melumpuhkan kesadaran. 

Kondisi ini menggambarkan penderitaan fisik dan psikis yang mendalam saat ruh berpisah dari 

jasad. Sedangkan kata maut mengacu pada berakhirnya kehidupan biologis, yang menjadi 

gerbang menuju kehidupan spiritual berikutnya. 

Lanjutan ayat “wa nufikha fis-shuur” menunjukkan terjadinya tiupan sangkakala sebagai 

tanda dimulainya hari pembalasan. Hari itu disebut sebagai yaum al-wa'id, hari ancaman bagi 

mereka yang menolak kebenaran. Ayat selanjutnya menegaskan bahwa setiap jiwa akan 

dibangkitkan bersama dua malaikat: satu sebagai penggiring (saa’iq) dan satu sebagai saksi 

(syahiid). Malaikat ini menjadi bukti bahwa seluruh amal perbuatan manusia, baik lisan maupun 

tindakan, telah tercatat secara akurat dan objektif (Ahmad Mustafa al-Maraghi, n.d.). 

Sayyid Quthb dalam Fi Zhilalil Qur’an menekankan bahwa manusia hidup dalam 

pengawasan konstan dua malaikat, yang mencatat segala aktivitas tanpa terlewat. Ia mengakui 

keterbatasan akal manusia dalam memahami mekanisme pencatatan tersebut, namun 

menegaskan pentingnya keimanan terhadap hal gaib ini. Ibnu Katsir menambahkan adanya 

ikhtilaf di kalangan ulama mengenai metode pencatatan tersebut: apakah seluruh ucapan 

dicatat apa adanya, sebagaimana dikemukakan oleh al-Hasan dan Qatadah, atau hanya yang 

berdampak pahala dan dosa sebagaimana disampaikan oleh Ibnu Abbas (Sayyid Quthub, n.d.). 

Penutup ayat “wa qāla qarīnuhu hādhā mā ladayya ‘atīd” menjelaskan bahwa seluruh 

catatan amal perbuatan kini tersingkap jelas. Keterbatasan manusia dalam mengingat masa lalu 

kini tidak lagi berlaku, karena kehidupan akhirat bersifat ruhani yang terbebas dari kelemahan 

jasmani seperti lupa. Hal ini mengingatkan bahwa segala kelalaian dan kesombongan manusia 

di dunia akan terkuak di akhirat, dan tak ada satu pun perbuatan yang luput dari 

pertanggungjawaban (Imam Abi al-Fida’ Isma’il ibn Katsir al-Quraisyi al-Dimasyqi, 1986). 

 

2. Tafsir Q.S. Al-A’la: 14-17 

Rangkaian ayat ini menggambarkan karakteristik orang yang memperoleh keberuntungan 

hakiki, yakni mereka yang mensucikan diri, mengingat Allah, dan menegakkan shalat. Dalam 

penafsiran al-Maraghi, kata “aflaha” merujuk pada keberhasilan sejati berupa keselamatan dari 

siksa akhirat, sementara “tazakka” dimaknai sebagai proses penyucian jiwa dari dosa akibat 

pembangkangan terhadap kebenaran dan kerasnya hati. Seseorang yang membersihkan diri 



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOI: 

23 
 

secara spiritual, menurut beliau, adalah yang menjauh dari kemusyrikan, mengakui risalah 

Rasulullah SAW, serta memperkuat iman melalui amal saleh (Maragi, 1992). 

Frasa “wadzakara isma rabbihi fa shalla” menunjuk pada penghayatan terhadap sifat-sifat 

keagungan Allah yang tertanam kuat dalam hati, diikuti dengan ketundukan dalam ibadah, 

terutama salat. Penyebutan nama Allah di sini bukan semata lisan, tetapi pengakuan batin yang 

disertai rasa takut dan pengagungan terhadap kekuasaan-Nya. Orang dengan kondisi spiritual 

seperti ini akan secara sadar memilih kehidupan akhirat ketimbang kenikmatan duniawi yang 

bersifat fana. 

Lebih lanjut, ayat ini mengecam sikap manusia yang lebih mementingkan kesenangan 

duniawi dibandingkan realitas akhirat yang kekal dan sempurna. Dalam pandangan al-Maraghi, 

orang yang terjerat dalam gemerlap dunia dan mencintainya secara berlebihan menunjukkan 

bahwa imannya belum meresap ke dalam hati; keimanannya sekadar bersifat verbal, belum 

menyentuh dimensi spiritual terdalam. Akibatnya, janji pahala yang Allah sediakan bagi orang 

beriman tidak berlaku bagi mereka yang sekadar mengklaim keimanan tanpa pembuktian moral 

dan spiritual. 

Penegasan bahwa ajaran ini telah termaktub dalam lembaran-lembaran suci para nabi 

terdahulu, yaitu Ibrahim dan Musa, memperlihatkan kesinambungan nilai-nilai tauhid dan etika 

dalam sejarah wahyu. Hal ini menunjukkan bahwa seruan untuk membersihkan jiwa dan 

mendahulukan akhirat adalah ajaran universal yang diwariskan sejak awal kerasulan, bukan 

konsep baru dalam Islam. Ayat ini sekaligus menjadi pengingat bahwa inti dari agama adalah 

kesucian jiwa, ketundukan kepada Tuhan, dan orientasi hidup yang melampaui dunia materi. 

3. Tafsir Al-Hadid: 20. 

Ayat ini menghadirkan perenungan mendalam tentang hakikat dunia dan cara manusia 

menyikapinya. Menurut al-Marāghī, istilah la‘ib dalam ayat ini merujuk pada sesuatu yang tidak 

membuahkan hasil, layaknya permainan anak-anak yang sekadar mengisi waktu tanpa tujuan 

substansial. Sementara itu, lahw berarti sesuatu yang menyibukkan manusia dari hal-hal yang 

bermanfaat, meskipun tampak menghibur. Adapun zīnah mengacu pada tampilan lahiriah dan 

kemewahan, seperti pakaian atau harta benda. Frasa tafākhur mencerminkan kebanggaan 

berlebihan atas status sosial, keturunan, atau prestasi duniawi. Sedangkan takāthur merujuk 

pada ambisi untuk memperbanyak harta dan anak keturunan sebagai simbol keberhasilan 

semu(Ahmad Mustafa al-Maraghi, n.d.). 

Al-Marāghī menjelaskan bahwa ayat ini menggambarkan dunia sebagai fenomena yang 

memikat namun sementara. Dunia diibaratkan seperti hujan yang menumbuhkan tanaman 



Dwi Afriyanto 

 

24 
 

dengan cepat, mengagumkan mata yang memandang, tetapi kemudian mengering, menguning, 

dan akhirnya menjadi rapuh serta hancur. Perumpamaan ini menunjukkan bahwa kesenangan 

dunia bersifat temporer, mudah memudar, dan tidak dapat diandalkan untuk kebahagiaan 

sejati. 

Ayat ini bukan ajakan untuk meninggalkan dunia, tetapi peringatan agar manusia tidak 

tertipu oleh gemerlapnya. Dunia seyogianya dijadikan sebagai sarana menuju kebahagiaan 

akhirat, bukan tujuan utama. Al-Marāghī menekankan bahwa orang yang hanya mengejar dunia 

akan dibatasi oleh dunia itu sendiri, sementara mereka yang menjadikan akhirat sebagai 

orientasi justru akan memperoleh keberkahan dunia dan akhirat secara bersamaan. Sebab, 

untuk mencapai nilai-nilai akhirat seperti infak, zakat, atau haji, seseorang tetap membutuhkan 

peran harta dan aktivitas duniawi yang bernilai ibadah (Abudin Nata, 2002). 

CONCLUSION  

Berdasarkan hasil analisis terhadap tafsir Q.S. Qaf: 19–23, Al-A’la: 14–17, dan Al-Hadid: 

20, dapat disimpulkan bahwa keimanan terhadap kehidupan akhirat memiliki relevansi strategis 

dalam pengembangan pendidikan Islam, khususnya dalam pembentukan paradigma nilai dan 

perilaku peserta didik. Pertama, nilai keimanan terhadap hari akhir harus menjadi fondasi utama 

dalam pembelajaran keislaman karena memengaruhi orientasi spiritual dan moral peserta didik 

secara menyeluruh. Nilai ini seharusnya tidak hanya diajarkan dalam pelajaran agama, tetapi 

terintegrasi secara transdisipliner dalam seluruh bidang studi. Kedua, pendidikan akhlak sebagai 

salah satu manifestasi dari keimanan terhadap hari akhir harus ditanamkan melalui pendekatan yang 

reflektif dan praksis. Pemahaman yang mendalam tentang hari pembalasan mendorong peserta 

didik untuk berperilaku mulia dan menjadikan hidup sebagai ladang amal. Ketiga, sistem evaluasi 

pendidikan Islam perlu dilaksanakan secara objektif, adil, dan menyeluruh, mencerminkan 

keberhasilan internalisasi nilai-nilai keimanan tersebut. Keempat, aspek administratif dalam evaluasi 

pendidikan juga harus dikelola secara profesional dan akuntabel untuk menjamin keberlangsungan 

sistem pendidikan yang bermakna. Penelitian ini merekomendasikan agar nilai keimanan terhadap 

hari akhir diintegrasikan secara lintas mata pelajaran dalam pendidikan Islam. Kajian lanjutan 

disarankan untuk mengembangkan model pembelajaran dan instrumen evaluasi yang menekankan 

nilai-nilai eskatologis secara aplikatif dan kontekstual pada berbagai jenjang pendidikan. 

 

REFERENCES 

Abdul Hafidz. (2007). Risalah Aqidah. Aulia Press. 



Bayan: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 
Vol. 1, No. 1, Juni 2025: hal. 14-25. DOI: 

25 
 

Abudin Nata. (2002). Tafsir Ayat-Ayat Pendidikan. PT Raja Grafindo Persada. 

Agus Hasan Bashori. (2001). Kitab Tauhid. UII. 

Ahmad Mustafa al-Maraghi. (n.d.). Tafsir al-Maraghi, Jilid IX. Darir al-Fikr. 

Habib Zain bin Ibrahim bin Sumarth. (1998). Hidayatuth Thalibin Fi Bayan Muhimmatid Din. A. 

Bayan. 

Imam Abi al-Fida’ Isma’il ibn Katsir al-Quraisyi al-Dimasyqi. (1986). Tafsir ibn Katsir. al-Maktabat 

al-Tijariyah. 

Jarnawi, Azhari, A. U. (2020). Implementasi Prinsip Yakin pada Rukun Iman dalam Konseling 

Islam. Jurnal Bimbingan, Penyuluhan, Konseling, Dan Psikoterapi Islam, 8. 

Kadar, M. (2013). Tafsir Tarbawi. AmbZah. 

Katsir, I. (2012). Keajaiban Dan Keutamaan Al Qur’an. Pustaka Azzam. 

Maragi, A. M. al. (1992). Terjemah Tafsir Al Maragi. PT Karya Toha Putra. 

Masyikurillah. (2013). Ilmu Tauhid Pokok-Pokok Keimanan. AURA. 

Nurlailah dan Farhan. (2011). Cahaya Iman Pendidikan Agama Islam. Yrama Widya. 

Rasidah, H. (2020). PENINGKATAN MOTIVASI DAN HASIL BELAJAR MATERI IMAN 

KEPADA KITAB ALLAH MELALUI MEDIA MICROSOFT POWERPOINT DI SMP 

NEGERI 2 DEMAK. Profetika: Jurnal Studi Islam, 21(2), 179–194. 

https://doi.org/10.23917/profetika.v21i2.13079 

Sayyid Quthub. (n.d.). Fi Dzilal al-Qur’an. Dar al-Syuruq. 

Setiyanto, A. (2021). Rukun Iman, Islam, dan Ihsan. CV. Pustaka Learning Center. 

Suryani, Ira Ma’tsum, H., Santi, N., & Manik, M. (2001). Rukun Iman Dalam Pembelajaran Aqidah 

Akhlak. 

Syaikh Hafidz bn Ahmad Hakami. (2001). 222 Kunci Aqidah yang Lurus. Mustaqim. 

Syakh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi. (2014). Aqidatu Mu’min kupas tuntas aqidah seorang mu’min. Daar 

An-Naba’. 

Winda, W. (2023). Aktualisasi Rukun Iman dalam Pembentukan Kecerdasan Emosional. 

Nathiqiyyah, 6(1), 34–45. https://doi.org/10.46781/nathiqiyyah.v6i1.605 

 


